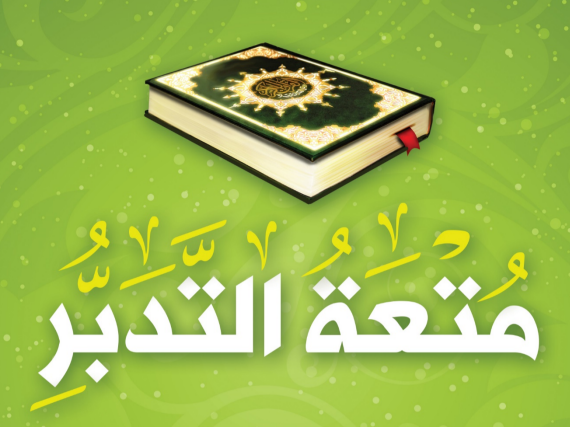
# كِتَكِ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَّدَّبَّرُوٓاْءَ اينتِهِ وَإِيتَذَكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ



د. إباد قنيبي وفريق العمل

حقوق الطبع لكل مسلم ومسلمة



بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.

من أعظم المتع في حياتي هي تلك التي أجدها في تدبر آيات الله تعالى، والغوص في بحارها واستخراج كنوزها، ثم ربطها بالواقع، لأجد لكل سؤال جوابا ولكل مشكلة حلاً...أجوبة وحلولاً ربانية معصومة من الخطأ، حقائق مطلقة لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها...

فأرى الآيات تنشلني من حيرة الأفكار المتضاربة، وتثبتني في المواقف الصعبة، وتُسَكِّن قلبي حين تحدق به المخاوف،

كأنها حبلٌ مُد من السماء ونورُأضاء ظلمات الحياة...

كم أستمتع حين أُنقِّل النظربين آيات الله المسطورة في القرآن، وآياته المنظورة في الكون والمخلوقات...كم يرتجف قلبي حين أدرس ظاهرة دقيقة في جسم الإنسان أو في إبداع خلق الكائنات ثم يملأ كياني كله قول ربي عزوجل: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ۞ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾...

كم رأيت بنفسي مصداق دعاء النبي صلى الله عليه وسلم حين وجّه صاحب الهم أن يدعو الله: (أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور صدري وجلاء حزني وذهاب همي)...رأيت كيف يعطيك القرآن روحاً جديدة ﴿وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا﴾...

نعم، أُحِبُ كتاب الله، وأراه المنة العظمى التي لولم يُنْعِم الله علينا إلا بها لكفى حتى نجعل حياتنا كلها له، ولن نوفيه حقه...

والمحب لا يستطيع الكتمان! فأريد لإخواني وأخواتي أن يشاركوني حب القرآن وحب تدبره...ومن أجل ذلك كان هذا الكتاب.

بدأت فكرة الكتاب بقناعة لدي أن القرآن لا يُدرَّس بالطريقة الصحيحة، فالتركيز عادةً ما يكون على الحفظ دون الفهم. والله تعالى جعل التدبر واجباً على الجميع فقال: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾، وقال: ﴿كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِّيَدَّبَّرُوا آياتِهِ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾.

وما يُعقد من مسابقات أحياناً في القرآن فعادة ما يُغفل جانب التدبر. فعزمتُ على صياغة التدبرُات على شكل أسئلة تستثير ذهن القارئ والحافظ للقرآن ليبحث عن الآية التي تحمل معنى معينا، أو إجابة عن سؤال يمس حياته، أو آية يَرُد بها على صاحب شبهة أو يحسم بها خلافاً بين مختلفين في مسألة،

مراعياً في ذلك أن يكون لهذه الأسئلة تطبيقات عملية تجعل المسلم يسير في حياته بنور القرآن كما قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ﴾.

وأقمتُ المسابقة في رمضان من العام 1439من هجرة نبينا صلى الله عليهوسلمي. كنا نطرح فيها أسئلة في بث مباشرعلى صفحتي الرسمية ويشارك الإخوة والأخوات من أنحاء العالم في الإجابة.

علماً بأني أتحرى في الأسئلة أن يكون لي سلفٌ فيها من أقوال المفسرين أو العلماء، وإذا لم أجد المعنى الدقيق المراد فإني أسأل أهل العلم لئلا يكون الاستنباط والفهم خارجاً عن قواعد التفسير المعتبرة. وكثيراً ما انقدح في ذهني معنى معين فبحثت في أمهات التفاسير المعروفة فلم أجده حتى وقعت عليه في كلامٍ لابن تيمية أو ابن القيم أو ابن عاشور أو غيرهم من العلماء،

ففرحت به فرحاً عظيماً أن الله تعالى وفق لهذا الفهم ولم يكن مُتكلفاً ولا خارجا عن قواعد اللغة ولا محكمات الإسلام.

وكانت تعليقات الإخوة المشاركين في المسابقة إيجابية جداً، عبروا فيها عن أنهم بعد الاشتراك في المسابقة أصبحوا كأنهم لأول مرة يقرؤون القرآن، وعظُم حبه في قلوبهم وربطه بواقعهم. ثم أقمنا موسماً آخر من المسابقة في رمضان عام 1440، وهذه المرة أعاننا بعض الإخوة الفائزين والمشاركين في الموسم الأول في كتابة الأسئلة.

ولذا، فما سترونه من أسئلة وإجابات في الكتاب ليست من صياغة العبد الفقير وحده، بل شاركه فيها إخوانه وأخواته.

والحق أنني ذهلت بمستوى الإخوة والأخوات في كلتي المسابقتين! فمنهم من كان يجيب عن السؤال بسرعة فائقة،

علماً بأن عامة الأسئلة ليست مما تجده بسهولة ولا بشكل مباشر في التفاسير. فسرعة الإخوة في إجاباتها تدل على عَيشٍ مع تدبر القرآن بذهن حاضر وذكاءٍ مُتَّقِدٍ.

والملفت للنظران الإخوة والأخوات الفائزين والفائزات في الموسمين كانوا من أصحاب الاختصاصات في الطب والدكتوراه فيه والبرمجة الحاسوبية واللغة الإنجليزية وما إلى ذلك من التخصصات.

فطلبت من بعض إخواني المشاركين في المسابقات الماضية أن يعينوني على ترتيب الأسئلة والأجوبة وتنقيحها واستثناء ما قد يُشكل فهمه منها ويزيدوا عليها فوائد واقتباسات من أقوال المفسرين. فخرج هذا الكتاب الذي أسأل الله أن يجعله في ميزان حسناتنا حميعاً.

وإننا نسأل الله تعالى أن يبارك في هذا الكتاب بركة عظيمة وينفع به كثيراً من خلقه ويجعله سبباً في رؤية وجهه الكريم والاجتماع بمن علَّمنا القرآن برسول الله محمد صلى الله عليه وسلم.

الفقراء إلى عفو ربهم،

إياد قنيبي وفريق العمل على الكتاب.

#### تابعونا على:



# طريقة الكتاب

- تقسيم الأسئلة على حسب الأجزاء، كل جزء له أسئلته التي تقيس فهمه.
- معظم الأسئلة إن شاء الله ميسورة والبعض منها يقيس الفهم العالي لكتاب الله.
- هنالك قرابة الثلاثين سؤالاً للفائقين بعد أسئلة الجزء الثلاثين، وهي من القرآن كله.
- بعد الأسئلة ستجد الإجابات منظمة مرتبة مع بعض التوضيحات من كتب التفاسيرفي الأغلب مع ذكر مصادرها.

# طرق الانتفاع بالكتاب

- يصلح الكتاب لكل فرد منا. فإذا ما قرأ ورده من القرآن اختبر فهمه وحاول الإجابة ثم ينظر في الإجابة ليرى هل وافقت إجابته أم لا؟ فإن وافقت فليحمد الله، وإلا فقد حاول، وستضعه الإجابة بإذن الله على سلم تدبر القرآن.
- الكتاب مادة ممتازة لعقد المنافسات بين الطلاب والأبناء والأُسَر في اللقاءات والندوات والمجالس. فما أجمل المجالس التي نجتمع فيها على كتاب الله وتدبره.
- وهو مفيد جداً لمراكز تحفيظ القرآن، ليدمجوا الحفظ والفهم. ومن المكن انتقاء الأسئلة التي تناسب الفئة العمرية.
- يصلح أيضاً في الكليات الشرعية لاختبار فهم الطلاب لكتاب الله.

- من المكن استغلاله في رمضان لجمع الناس على مأدبة القرآن عقب الصلوات مثلا أوبين ركعات التراويح.
- يعطيك فهما جيدا لتكون على أرضية صلبة قبل كل موسم جديد من مواسم مسابقة تبيانا لكل شيء الرمضانية.
- الكتاب تطبيق لما ندبنا الله إليه في أكثرمن آية من مثل قوله تعالى:
  تعالى:

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ وَلَو كَانَ مِن عِندِ غَيرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فيهِ الْخَيْلُ فَا كَثيرًا ﴾ [النساء:82]

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ أَم عَلَى قُلُوبٍ أَقفالُها ﴾ [محمد:24] ﴿ أَفَلَ يَتَدَبَّرُوا القَولَ أَم جاءَهُم ما لَم يَأْتِ آباءَهُمُ الأَوَّلينَ ﴾ [المؤمنون:68]

﴿ كِتَابُ أَنزَلناهُ إِلَيكَ مُبارَكُ لِيَدَّبَرُوا آياتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الأَلبابِ ﴾ [ص:29]

- يصلح لتدارُسِ كتاب الله في بيت من بيوت الله، وفرصة جيدة لصناعة أسئلة تدبرية على نهجه. وبالتالي نحصل على آثار التدارس المباركة في زمن عزفيه التدارس. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ الله يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ عليه وسلم: (وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ الله يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ ، وَيَتَدارَسُ ونَهُ بَيْنَهُمْ ؛ إِلَّا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَة، وَغَشِيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ ، وَحَفَّتْهُمُ الْمَلَائِكَةُ وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ) (رواه مسلم).
- إذا كان المتسابقون متميزين في تدبرهم وفهمهم للقرآن، فننصح الذي يجري المسابقة بأن يسألهم الأسئلة دون أن يخبرهم من أي جزء الإجابة، يعني يقول لهم: أين في القرآن كله المعنى الفلاني؟ فينتقي سؤالاً من الجزء الأول ثم العاشر ثم الثمن مثلاً وهكذا. لأن المتميزين سيسهل عليهم معرفة الجواب إذا تم تحديد الجزء.

• نؤكد عليك أخي القارئ/أختي القارئة ألا تسرع بالنظر في الجواب، بل أن تبذل كل جهد ممكن في التفكر ومحاولة معرفة الآية المرادة.

### الأسئلة

# الجزء الأول

- 1. حين خلق الله آدم، كان سبحانه يعلم أن آدم سيهبط من الجنة، وما حصل مع آدم وحواء من تعليم ثم من التعرض لوسوسة الشيطان الذي أغراهما بالأكل من الشجرة كان كلُّه تهيئة لمهمة عظيمة تتطلب أن يكون لديهما حرية الاختيار وأن ينتبها لعداوة الشيطان ومقاومة نوازع الشهوات. اذكر جزءا من آية يدل على ذلك.
- 2. الأدلة على صحة دين الله تعالى واضحة شافية كافية لكل طالب حق. فإذا رفضها أحد، فهذا دلالة على سوئه وعلى أن الخروج عن طريق الخيرشأنه ودأبه، وذلك يهيئه للكفر بمثل هذه الأدلة. وفي ذلك رد على من يدعي أن "الملحد المسكين" قد تُعْرَضُ عليه أدلة الإسلام فلا يقبلها ويكون مع ذلك معذورًا لأنه لم يقتنع بها! بل إذا رفض أي أحد أدلة

الإسلام فهذا لعيب فيه لا لنقصٍ في الأدلة. اذكرآي تدل على ذلك.

- 3. تكاليف الإسلام ثقيلة على ضعيف اليقين، وكلما زاد يقينك بالله وباليوم الآخرسهل عليك القيام بها . اذكر الجواب في آيتين متتاليتين.
- 4. من عادة الظالمين والمتآمرين على المسلمين أنهم يعملون بعض الأعمال "الخيرية" لضحايا ظلمهم وتآمرهم! فلا يقال في هذه الحالة: (أحسَنوا في هذا الجانب وإن كانوا أساؤوا في غيره)، بل هم مذمومون بالتسبب في الأذية للناس ولا يُحمَدون على تخفيف آثار أذيتهم بعد ذلك. الجواب في آيتين متتاليتين.
- 5. الله عزوجل يُعجّب لعباده أمر الفاكهة التي تكون بنفس الشكل ولكن بمذاق مختلف. اذكرآية تدل على هذا المعنى.

- 6. مغفرة الله لذنب عبد لا يلزم منها محو الآثار الدنيوية
   لعصيته. اذكر جزءًا من آية يوضح هذا المعنى
- 7. في الحديث عن أدلة وجود الله تعالى: نذكر دليل إيجاد للمخلوقات.قد يقول قائل: أنا أُوجِدتُ من الحيوان المنوي لأبي وبويضة أمي... فنقول: هؤلاء الآباء بدورهم وآباء آبائهم لابد لهم من خالق ينتهي عنده التسلسل. يعني يستحيل عقلًا أن تتسلسل الأسباب إلى ما لا بداية. اذكر ثلاث كلمات من آية تشير إلى هذا المعنى.
- 8. من عُلوية الخطاب القرآني أنك تجد أن الله تعالى يهدد تهديداً يخلع القلوب ثم يُتبعه بخطاب فيه إيناس وإرشاد وفتح باب التوبة كما قال تعالى: ﴿لَقَد صَّفَرَ الَّذِينَ قالوا إِنَّ اللَّهَ ثالِثُ ثَلاثَةٍ وَما مِن إِلّهٍ إِلّا إِلهُ واحِدٌ وَإِن لَم يَنتَهوا عَمّا يقولونَ لَيَمَسَّنَ الَّذِينَ صَفَروا مِنهُم عَذابُ أَلِيمٌ ۞ أَفَلا يَتوبونَ إِلَى اللَّهِ وَيَستَغفِرونَهُ وَاللَّهُ غَفورٌ رَحيمٌ ﴿ [المائدة: 73-74]

اذكرآية فيها إقبال من الله تعالى على عباده بعد تخويف وتقريع.

9. قد يصل المرء مطموس القلب إلى مرحلة أنه لا يدرك سوء عاقبة أفعاله في الأرض والخلق.

# الجزء الثاني

- 1. من مظاهر الحيود عن دين الله في الخصومات العشائرية: أنك تجد مَن إذا قُتل منهم شخص حرصوا على أن يقتلوا من عشيرة القاتل شخصًا أوجَه أو عددًا أكبر من الأشخاص. أذكر آية تخاطب بها هؤلاء وتبين لهم أن الله ينهاهم عن ذلك.
- 2. يكثُر في الناس أنهم إذا تخاصموا فإنهم يتعامَون عن أوامر الله تعالى في التعامل مع الخصومة، مبررين لأنفسهم بأنهم غاضبون وأن الطرف الآخريستحق هذا التعامل، وكأنه ليس مطلوبا منهم أن يلتزموا أمرالله إذا كانوا متكدرين! اذكرآية مخيفة جعل الله فيها هذا السلوك استهانة بأمره ونهيه، لتنتقل المسألة من تعامل بين خصمين إلى تعامل مع الله سبحانه.

- 3. الأعياد في الإسلام مواسم شكرلله تعالى على الهداية والتوفيق للطاعات، وليس كما يريد المفسدون أن يجعلوها مواسم معصية وغفلة. اذكر جزءًا من آية يدل على الجملة الأولى.
- 4. راعى الإسلام الحاجات الفطرية للمرأة كما راعاها للرجل. والنواجُ من مقاصده تحقيق السكن والاستقرار النفسي لكليهما، وليس كما يدعي مُرَوِّجو النزعة النسوية التي تصف الإسلام بأنه دين ذكوري. اذكر جزءا من آية يوضح هذا المعنى.
- 5.إذا لم يهتم المسلمون بأمر الجهاد فإن ذلك مدعاة لدمارهم وضياع شأنهم. اذكرآية تبين هذا المعنى،
- 6. عندما يهون حق الله على الناس، فقد تجدهم يتعاطفون مع من يَصُدُّ عن سبيل الله ويُضلّل الناس في دينهم كبعض مع من يَصُدُّ عن سبيل الله ويُضلّل الناس في دينهم كبعض دعاة الإلحاد، بحجة أن هذا الملحد "إنساني" لم يزهق روحاً،

بل وربما دعم بعض قضايا المسلمين. وقد تجد من يقول: (هذا الملحد لم يقتل نملة). اذكر أربع كلمات من آية تبين أن جرمه أشد من جرم إزهاق الأرواح.

7. الاستثناء المنقطع يكون فيه المستثنى من غيرجنس المستثنى منه، أو يكون بمعنى (ولكن). اذكرآية يؤدي عدم إدراك أن الاستثناء فيها منقطع إلى خلل في فهم حدود العلاقة بين الجنسين.

# الجزء الثالث

- 1. هناك جملة معترضة في آية ، اعتراضها يدل على أن الله يُعَجِّبُ فيها من الضلال الذي يَصِلُ إليه من حُرم من هداية الله وتوفيقه ، بحيث يقول أقوالًا لا يقولها عاقل ، تدل على استهانة بصفات الله . اذكرهذه الآية والجملة المعترضة فيها .
- 2. الأصل في العلم أن يُحدِثَ تواضعا للحق وأُلْفَةً بين الناس، لكن من الناس من اتخذوه سببا للاختلاف ومادة للتحاسد والتظالم، فعملوا بعكس مقصده. اذكرآية بهذا المعنى.
- 3. إذا ضحى المسلم في سبيل دينه وبذل له الغالي والنفيس موقنًا ومصدقًا بالجزاء فإن ذلك يزيده تمسكا بدينه وثباتا عليه. اذكر ثلاث كلمات من آية تدل على ذلك.

- 4. يدرك المؤمن أن الصبر في الشدائد والمواقف الصعبة لا ينبع من ثنايا نفسه الضعيفة، لذلك فهو يستمده دوما من الله تعالى. اذكرآية تدل بهذا المعنى.
- 5. عادة ما يُخَذِّلُ الشيطان عن طاعة الله بالتخويف من عواقب هذه الطاعة. اذكرآية تدل على ذلك.
- 6. القرآن يعمل على تطهير القلب من خواطر السوء، وذلك باستحضار أن الله مطلع على ما يجول فيه، فيستجي العبد أن يرى اللهُ قلبَه محلا لتفكير رديء. اذكر آية تُنّمي هذه الرقابة.
- 7. يحلف بعض التجارأيمانا كاذبة أن البضاعة عليه بكذا أو دُفع له فيها كذا، ولا يدري أن الله -تعالى هَدَّدَ من يفعل ذلك بآية. اذكرها.

8.إحدى الأخوات الفاضلات حَثّت معارفها على التبرع بما لديهم من ملابس زائدة لتعطيها للفقراء. فجاءتها تبرعات من أناس أغنياء بملابس متسخة ما كانوا ليحبوا مثلها لهم. اذكرآية يَحْسُنُ أن تخاطب بها الأختُ هؤلاء لتنبيههم على خطئهم.

## الجزء الرابع

- 1. اذكرآية تُبيّن أن التعرض لضيق نفسي قد يكون رحمة من حيث أنه يُخفّف من الإحساس بضيق نفسي-آخر، فقد يتعرض الإنسان لمشكلة تسبب لديه شعورًا سلبيًا قويًا (خوف، حزن، ندم)، ثم بعد ذلك يتعرض لما يسبب لديه شعورًا سلبيًا أقوى من الأول إلى درجة أنه ينسيه الشعور الأول. عند زوال هذا المسبب الثاني، فإنه يُشعِرُ بارتياح لأنّ الأول كان قد تضاءل بسبب الثاني، اذكرآية تدل على مثل الأول كان قد تضاءل بسبب الثاني. اذكرآية تدل على مثل هذا.
- 2. اذكر آية تُكلّف المؤمنين بتكليفٍ وتَضْمَنُ لهم ضمانًا يُريح قلوبهم من الخوف من مؤامرات أعدائهم وقوتهم.
- 3. قرأنا في الجزء الثالث قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَيِّ وَيَقْتُلُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَيِّ وَيَقْتُلُونَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ [آل الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ [آل

عمران:21]. وقد يسأل سائل: هل يمكن أن يكون قتل الأنبياء بحق أصلاً؟ والجواب أن هذه العبارة ﴿بِغَيْرِ حَقِّ هي لزيادة بيان شناعة فعلهم، فليست قَيْدًا إذا توفر حَرُمَ قتل الأنبياء وإذا لم يتوفر جاز قتلهم! اذكر آية فيها عبارة قد يُظن أنها للتقييد بينما هي للتشنيع.

4. يتساءل البعض: ما الدليل على أن القرآن كلام الله؟ وفي الإجابة عن هذا السؤال كثيرا ما نسترسل بالحديث عن الإعجاز البلاغى والأدلة العلمية والإنباء بأخبار المستقبل والماضي، وهذا كله صحيح. لكنْ حقيقة هناك دليل مهم جدا، وهو أن أسلوب القرآن في خطاب النبي صلى الله عليه وسلم هو أسلوب خطاب رب لعبد، لا أسلوب إنسان يريد أن يصنع لنفسه مجدا مزعوما بصياغة كلام ثم نسبته إلى الله -تعالى -، فمثلًا ترى القرآن يتوعد النبي إن عصى دربه، وفي المقابل إنْ فعل النبي فعلًا عظيمًا ترى أنّ القرآن ينسب الفضل في ذلك إلى الله. وذلك بخلاف ما تراه في كتب البهائية والقاديانية والبابية مثلًا من نسبة أمجاد موهومة

إلى أنفسهم وقدسية مهما فعلوا. اذكرآية تتحدث عن موقف أَحْسَنَ فيه النبي التصرف جدًا، لكن الآية مع ذلك نسبت الفضل إلى الله أن وفق نبيه إلى هذا التصرف.

- 5. جملة معترضة جاءت في مكان بديع يتجلى فيها لأبعد حد المعنى الذي ذكرناه من أن القرآن خطاب رب لعبد. فالنبي صلى الله عليه وسلم مبلّغ عن ربه، ليس له أن يتوقع ولا حتى أن يقتص الله له من ظالميه في الدنيا. بل عليه التسليم لتصاريف القدر كلها، فإنما هو عبد لرب يحكم ما يشاء ويفعل ما يريد. اذكر تحديداً هذه الجملة المعترضة التي يتجلى فيها المعنى المذكور.
- 6. يدعو البعض إلى جمع أبناء المجتمع الواحد على مبادئ أرضية بدعوى أن هذا يوحدهم، ولو على حساب التفريط في حق الله تعالى وتجاوز شرائعه وأحكامه. بينما يعلمنا القرآن أن ترك ما أخرج الله هذه الأمة لأجله، وترك

التواصي بالتزام حدوده، يؤدي إلى تمزق المجتمع وضياع وحدته. اذكر آيتين متتاليتين يفيد تعاقبهما هذاالمعنى.

7. من حسن تعامل الإسلام مع الرقيق والإماء أنّه سمَاهم بتسمياتٍ تكرمهم وتشعرهم بحسن الصلة مع من يمتلكونهم وكأنهم من أفراد العائلة. اذكر كلمتين متفرقتين من آية فيهما هذا المعنى.

8. المعصية سبب للهوان والمذلة. اذكرآية تدل على ذلك.

9. يحاول البعض التوفيق بين خرافة التطوروالإسلام متأولين بذلك الآيات تأولاً واضح البطلان. اذكر ثلاث كلمات من آية، تبطل فكرة أن يكون والدا البشرية قد تطورا عن كائنات أدنى.

10. من أهم ما ينجو به المسلم أن يكون معترفاً بذنبه إذا أذنب لا أن يدافع عنه، قال الله تعالى: ﴿وَآخَـرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ

- خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّعًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [التوبة:102]. لكن قد يخدرأحدنا نفسه بأنه معترف بذنبه فلا يقلع عنه. اذكر خمس كلمات تُكَمِّل المعنى وتمنع من سوء الفهم هذا.
- 11. شرك المرء سبب لخوفه من عدوه. اذكرآية تدل على هذا المعنى.
- 12. عدم الإيمان بالآخرة يجعل الإنسان يتحسر على مصائب الدنيا، وهي من عقوبات الله لهؤلاء. اذكر ست كلمات من آية تدل على هذا المعنى.
- 13. الذي لا يرضى بقدرالله فإنه يدخل الغم على نفسه بنفسه. اذكر كلمتين من آية تدلان على هذا المعنى.

## الجزء الخامس

1. تَرى من يُفضّل بعض المشركين أو الملحدين على المسلمين بدعوى أنهم أكثر إنسانية أو أفضل أخلاقًا. اذكر آية تستدل بها على هؤلاء لتبين لهم أن الله شنع على من يفضل كافرًا على مؤمن.

2. بعض الشباب والفتيات لا يلتزم بأمرالله عزوجل في التعامل مع الجنس الآخر. ويدخل في ذلك مسائل غض البصر مثلًا. فإذا راجعته قال لك يا أخي أنا بشرمن لحم ودم ونوازع والفتنة شديدة. اذكر آية تُبيّن في سياقها أن الله تعالى ما شرع الذي شرع لنا من حدود في العلاقة بين الرجل والمرأة إلا وهو تعالى يعلم ما لدينا من نوازع، فحد هذه الحدود رحمة بناحتى لا نقع في الآثار المدمرة للفوضى الأخلاقية.

- 3. اذكرآية تبين أن بعض الناس يرتكبون المحرمات أكثرمما لو أنهم أُمروا بها أمرا شرعياً!
- 4. ليس بالله تعالى من حاجة في عذاب الناس، إنما العذاب جزاء السوء. اذكرآية تدل على أن العباد إذا كانوا من المؤمنين وأظهروا العرفان لله تعالى بجميله عليهم فإنه سبحانه و تعالى لا حاجة له بعذابهم.
- 5. اذكرآية يتضح فيها المعنى الذي ذكرناه من قبل أن القرآن ينسب الفضل إلى الله فيما يحصل للنبي من خيربينما ينسب التسبب في المكروهات على النفس إلى النبي إن أصابه شيء منها.
- 6. من الناس من يبرر الإعراض عن حكم الله وتعطيل العمل به من باب الحفاظ على السلم المجتمعي والتعايش بين أهل الملل المختلفة. اذكر آيات تحكي عن أمثالهم هذا العذر، والرد عليهم.

- 7. يفتح الله أبواب التوبة، والمفسدون يحرفون الداخلين عنها. اذكرآية تدل على هذا المعنى.
- 8. من أنواع اللام لام العلة ولام التقوية. إذا قلت: إني نصير لك، فاللام هنا تسمى لام التقوية. بينما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ مُوالِمَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَبِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكِ﴾ [الحجرات:3]، فاللام لام العلة. والتقدير: قلوبهم لأجل التقوى، أي لتكون فيها التقوى. اذكر أربع كلمات من آية يؤدي عدم معرفة أن اللام فيها لام علة أبي سوء فهم كأن الله تعالى ينهى نبيه أن يقف موقفاً قوياً من قوم سوء.

## الجزء السادس

- 1. قد تحصل معك مواقف يتضح فيها عناية الله بك أو استجابته لدعائك بشكل يستعصي على التفاسير المادية المعتادة، فتُسربها. لكن عليك تذكر أن واجب الشكريعظم وإثم كفران هذه المواقف يعظم كذلك.
- 2. على المسلم أن يُوطّن نفسه على أنّ جزاء الأعمال والخصال الخيرة بتمامه هو في الآخرة، لا في الدنيا. اذكر جزءًا من آية يوضّح هذا المفهوم.
  - 3. اذكرآية من الأجزاء السابقة تحمل المعنى نفسه.
- 4. كنت قد أجريت استبيانا في عدة مساجد حول أسباب الوقوع في المعاصي، وفي هذا الاستبيان وضعنا أكثر من 50 سببا. فكان ثاني أكثر سبب اختاره معبئو الاستبيان هو اعتمادهم على رحمة الله عزوجل. إذن فكثير منا ليس عنده

توازن بين الخوف من الله والرجاء في رحمته اذكرآيتين متتاليتين تبينان أن الواحد منا قد يعمل عملا عظيما فيه كثيرمن التضحيات لكنه إن تهاون أثناءه بأمرمن أوامرالله عزوجل فهو معرض لعقوبته تعالى.

- 5. من أكثر ما يعول عليه أتباع خرافة التطورظاهرة الشبه بين كثير من الكائنات. فنقول لهم: من أصناف الكائنات ما يصعب التفريق بينها جدا لشدة شبهها مع أنها مختلفة في حقائقها اختلافا معتبرا. اذكر أدل كلمة في آية على هذا المعنى.
- 6. كثير من الناس لا يهمه أمر الآخرة ولا يفكر فيه. لذلك فإنه ينظر: فإن أمن من عذاب الدنيا اجترأ على المعاصي معرضاً تماماً عن هدي الوحى. اذكر آية تصف قوماً هذا حالهم.
- 7. الذي يتعمق في الحقائق ويتمكن منها بحيث لا تغره الشبهات والشهوات فإنك تجده بعيداً عن التكلف

والتعنت، ليس بينه وبين الحق حاجب، يعرف دلائل صدق الأنبياء ولا يطلب منهم خوارق العادات، وتراه بعيداً عن العدوان على ممتلكات الآخرين أو الطمع فيها. فقلبه قد تعلق بالآخرة. اذكرآية تدل على هذا المعنى من سياقها،

8. هناك كلمة مستغربة من السياق لمن لا يفهم معناها، تدل على أن الخشية من الله تنزع من قلب المؤمن هيبة الأعداء والخوف منهم. ما هي هذه الكلمة؟

### الجزء السابع

- 1. القرآن لا يأتي بالأدلة الواضحة فحسب، بل يبني البنية العقلية الفكرية الفطرية السليمة التي تستفيد من الأدلة وتستطيع التفريق بين الحق والباطل.
- 2. كثيرمن الناس يشكرربه فقط على النعم الدنيوية ويغض طرفه عن النعم الدينية. اذكرآية تدلل على أنه يتوجب على العباد شكرالله لما يمن عليهم من معرفة الأحكام الشرعية وتبيينها.
- 3. المؤمن حريص على دخول إخوانه الجنة. قال الله ﴿وَما كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُم إِنَّ اللّهَ بِالنّاسِ لَرَءُوفُ رَحِيمٌ﴾ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُم إِنَّ اللّهَ بِالنّاسِ لَرَءُوفُ رَحِيمٌ﴾ [البقرة:143] ردا على من سأل عن حال من مات وقبلته إلى بيت المقدس هناك آية أخرى في هذا الجزء فيها الرد على سؤال كهذا.

- 4. كثير من الناس يغتر بسعة رحمة الله وهو مقصر في طاعة الله مسرف على نفسه ويقول رحمته سبحانه واسعة وسيغفر لنا جميعا اذكر آية من جزء اليوم يعلمنا فيها سبحانه أنه لابد للمرء من جناحين يطير بهما الخوف والرجاء.
- 5.اذكرآية توضح أن المشركين يجمعون بين الضلال والإضلال فلاهم ينتفعون الهدى ولاهم يريدون نفعه لغيرهم.
- اندارة القرآن لجميع الناس لكن الله سبحانه خص ندارته للمؤمنين في بعض الآيات لأنهم المنتفعون على الحقيقة بالقرآن كما قال تعالى: ﴿لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَّ القَولُ عَلَى الكافِرينَ ﴾ [يس:70]. اذكرآية بنفس المعنى.

7. آية فيها تنبيه على أنه يحق الحمد لله عند هلاك الظلمة لأن هلاكهم صلاح للناس والصلاح أعظم النعم وشكر النعمة واجب اذكرهذه الآية.

#### الجزء الثامن

- 1. من أشرف المنح التي ينعم الله بها على من يطيعه ويتقيه أن يعلمه العلوم النافعة التي تحبي القلب وتُصلح الدنيا والآخرة. وكثيرا ما يُذكر في هذا المعنى قول الله تعالى: ﴿وَاتَقُوا اللهَ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللهُ ﴾ [البقرة: 282]، ويقولون منها حكمة (اتق الله فيما تعلم يعلمك ما لم تعلم). اذكر آية تدل على أن الله يعلم من يطيعه كأنه يراه بأشرف العلوم.
- 2. لا يحب الله تعالى أن يُعنّت المسلمين بأحكامه أويصل بهم الأمرإلى الوسوسة. اذكر جملة معترضة تخفف عنا في تكليف قد تدفعنا فيه أنفسنا إلى الإفراط المذموم.
- 3. ليس أحدنا مطالبا بقول الحق في كل مقام. لكنه مطالب ألا يقول باطلا. اذكر جزءًا من آية يوضح هذا المفهوم.

- 4. يدعي البعض أن الإيمان لا يستلزم العمل، وأن العبد قد ينجو عند الله بإيمانه بقلبه فحسب دون الحاجة إلى متابعة ذلك الإيمان بالأعمال الصالحات والطاعات والابتعاد عن المنهيات.. اذكر (5 كلمات) من آية تبين أن نجاة العبد عند الله لا تتحقق بمجرد الإيمان القلبي فقط.
- 5. يطمع المؤمن في أن يؤمن الزعماء والساسة لأن ذلك مدعاة أن ينصلح حال الرعية ... لكن عدم إيمانهم لا ينبغي أن يكون سبباً في استيحاش الطريق، إذ أن من قدرالله تعالى أن تكون السيادة في كثير من الأماكن والأزمنة لأهل السوء اذكر آية تدل على ذلك.
- 6. وحي الله عزوجل، لا يختارالله له إلا الكُمل من البشر، ولا يمكن أن يختارالله له شخصًا معيبًا. اذكرآية تبين أن الله يختارلوحيه أفضل البشر. اذكرآية تحمل معنى الاصطفاء.

- 7. من أعظم المحن التي يمربها المسلم التخويف الذي يعانيه في حياته نتيجة تمسكه بأوامر الدين، وقلة من ينصره على الخيروضعفهم. اذكرآية تسلّي المؤمنين من هذين الأمرين.
- 8. أن ترضى بالظلم حتى ولولم تمارسه يجعلك من القوم الظالمين وملحقاً بهم.

#### الجزء التاسع

- 1. اذكرآية، ذكرت فيها أوصاف للنبي صلى الله عليه وسلم تقوم بها الحجة على أهل الكتاب.
- 2. عادة ما يبدأ القرآن أخبار اليهود بقول الله تعالى: (وإذ). في أحد المواضع بدأ ببداية غير معتادة بما يشعر بأن لهذا الخبر شأنا آخر.
- 3. اذكر جزءًا من آية يبين أن من تعلم العلم تقوم عليه بها حجة.
- 4. كان من المتوقع أن يثني القرآن على النبي والصحابة في موضع ثناء لا يشوبه إظهارأي ضعف لديهم. ومع ذلك جاءت الآيات على غيرالمتوقع بما يشعرانه تنزيل من حكيم عليم.

- 5. الكُمل من المؤمنين يغضبون إذا انتهكت محارم الله. اذكر جزءًا من آية يدل على هذا المعنى.
- 6. بعض الناس إذا رأى أن اتباع الدين الحق لم يَرفع عنه مصائب الدنيا التي يعانيها فإنه يبدأ بالتشكيك من فائدة هذا الاتباع. اذكر آية تذكر هذا الخلل في التفكير.
- 7. إن أردت دعوة الناس إلى التمسك بأمر الله، فعليك أن تكون من أهل العزم في العمل بأمرالله، والجد والحرص دون تأخير ولا تساهل ولا انقطاع عند المشقة ولا ملل. اذكر كلمتين تشيران لهذا المعنى.

#### الجزء العاشر

- 1. قد يتصور البعض أن سبب الخلاف والتشاحن بين أفراد المجتمع الواحد من المجتمعات الإنسانية هو اقتصادي بالدرجة الأولى، بحيث إذا ازدهر اقتصاد هذا المجتمع وسُدّت حاجات الناس وتحققت لهم الرفاهية فإن هذا كفيل بأن يقضي على المشاكل الاجتماعية ويحدث الألفة والتماسك بين الأفراد. اذكر آية تدل على خلاف ذلك.
- 2. من أقبل بوجهه على الباطل وأهله وأعرض بظهره عن الحق وأهله فإن الجزاء يأتيه عند موته وفاقا. اذكرآية فيها هذا المعنى.
- 3. قد يفكر المسلم بنقض عهده مع غير المسلمين، متعذراً بأنهم أهل غدر. لكن هناك آية تمنعه، إذ هي تُطَمْئِن النبي صلى الله عليه وسلم إلى أن الله تعالى يكفيه شر الغادرين المخادعين. فالمسلم يتأسى بالنبي في الوفاء بالعهد مع

المشركين، ويرجومن الله أن يكفيه شرغدرهم. لكنه لا يغدرولا يخون.

4. اذكر آية جعل الله فيها غباوة الكفرمنتقصة من قوة الكفاروإن كثروا.

5. قد يترك أحدنا واجبًا أو يفعل محرمًا إكرامًا لنفسه أن ينالها الأذى مثلًا، قد تتهرب الفتاة من لبس الحجاب الصحيح خوف من استهزاء صديقاتها، وقد يستحي الشخص ذو المكانة العلمية والاجتماعية والثراء من أن ينكرعلى زملائه بعض الممارسات المحرمة لأن نظرتهم له ستختلف. لكن المؤمن بحق ينبغي ألا يأنف من تحمل تبعات الدعوة والتضحية في سبيل الله. بل علينا أن نتذكر أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أوذي في الله وشُتِم وضُرِب وأغشَى عليه ورُمى بالحجارة وأُلْقِىَ على ظهره سلا الجزوروكُذّب وهُدد وحوصر في الشِعب واضطرلترك بلده وأوذيت ابنتاه وافتري على أهل بيته وجاع وعطش وتحمل

المشاق، فليس أحدنا أكرم نفسا ولا أرفع قدراً ولا أرهف حسًا من رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، مهما كانت مكانته الاجتماعية والعلمية والمادية. اذكر آية تدل على أنه لا يجوز للمسلم أن يترفع بنفسه عن أمر فعله رسول الله أو حصل له -عليه الصلاة والسلام-.

- 6. من أعظم أسباب هزيمة الأمة فساد ذات بينها في الجزئيات في زمن صراع الكليات. اذكر خمس كلمات من آية تدل على ذلك.
- 7. عند سهولة التكاليف ويسر الطاعات يمكن لأي شخص كان ادّعاءُ الإيمان والامتثال. لكن لا يتبين المؤمن الحقيقي من المنافق أو ضعيف الإيمان إلا في الشدائد والتكاليف الصعبة. اذكرآية تدل على هذا المعنى.

- 8. الأمرب المعروف والنهي عن المنكرليس مهمة الدعاة والعلماء فقط، بل مهمة كل مؤمن، بما فيهم النساء اذكر آية تدل على ذلك.
- 9. كثيراً ما نتطلع إلى نعم زائدة على ما في أيدينا، وننسى-أن الله تعالى إن آتانا هذه النعم فقد لا نستطيع الوفاء بحقها، فتتحول هذه النعم إلى سبب فتنة لقلوبنا يهلكنا في أخرانا. اذكر مطلع ثلاث آيات متتابعات تبين ذلك.
- 10. كلمتان وردتا في آية كانتا بمثابة شهادة من الله على صدق الصحابة رضوان الله عليهم. ما هما؟
- 11. من أفضل الطرق لمواجهة كلمات التهكم هو أن تستخدمها ذاتها وتغير مسارها، فكما قد تستخدم الكلمة للذم والقدح ، فإنه يمكن استخدامها في سياق آخر للمدح ورفع شأن صاحبها. هناك كلمة وردت مرتين في آية واحدة فجاءت مرة

في سياق السخرية ثم أصبحت في سياق المدح والرفعة، ما هي هذه الكلمة؟

- 12. من كمال علم الله تعالى أنه يعلم ما كان وما يكون وما سيكون وما لم يكن لو كان كيف كان يكون. هناك آية يؤدي سوء فهمها إلى ظن أن الله تعالى يستجد له من تغير أحوال الناس علم لم يكن يعلمه من قبل. اذكر الكلمات الأربعة التي قد تفهم هكذا.
- 13. أعظم النعيم في الجنة هو النعيم الروحي بتحصيل مرضاة الله تعالى. اذكر أربع كلمات تدل على هذا المعنى.
- 14. نفرح بهلاك المجرمين النين لطالموا حاربوا الدين لكن يحزننا أن يكون هلاكهم على يدي من ليس خيرا منهم فالمسلم لا ينتظر غيره من البشرليشفي غليله. اذكر آية فيها هذا المعنى.

# الجزء الحادى عشر

- 1. يستخدم بعض الناس عبارة (لا بيرحم ولا بيخلي من يرحم ولا بيخلي من يرحم ولا بيخلي رحمة الله تنزل) لوصف شخصٍ عديم الرحمة، لكن هذه العبارة غيرمقبولة شرعا. اذكرآية تبطل هذا العبارة وتبين أنه لا يستطيع أحدُ أن يمنع رحمة الله.
- 2. قد تجد إنسانا ظالما فيكون منك شدة عليه بل وتحاربه ويتضررهو من حربك له. حتى إذا خضع طيبت خاطره بقولك: لم يكن هينا علي أن أفعل ما فعلته بك، ولم يكن هينا علي أن أرى المشقة التي لحقت بك والضرر الذي آلمك، لكني ما فعلت الذي فعلته بك إلا رغبة في خيرك وحسن العاقبة لك. اذكر آية تذكر بهذا الموقف.
- 3. قد يعمل أحدنا معصية فتبقى تُحدث شكاً في قلبه -خاصة ما كان منها في معاونة الكافرين أو الإضرار بالإسلام والمسلمين مع أن صاحبها قد يكون نسيها فلا يفطن إلى

هذا المصدرمن مصادرمرض قلبه. اذكرآية تذكرحالة كهذه.

- 4. الذي يعترف بذنبه ترجى له المغفرة بخلاف من يُبَرّر ويُشَرعن معصيته. اذكرآية تدل على هذا.
- 5. قد تُدعى إلى قناة تلفزيونية توجهها العام سبئ، تُدعى إليها لتتكلم عن موضوع من مواضيع الخيرالتي فيها منفعة للناس. اذكرآية تجعلك تميل إلى عدم الظهور في هذه القناة.
- 6. اذكر آية تدل على أن آيات القرآن إن لم تنفع أحدا ولم ترفعه وتطهره فهذا لخلل فيه لا لخلل في الآيات.
- 7. إذا رأيت إنسانا يزيغ وينحرف بعد أن كان على هدى فيما يظهر، فلا تسئ الظن بالله تعالى أنه لم يعطِ هؤلاء فرصاً، أو أنه لم يوضِّح لهم الهدى من الضلال، بل انحرافهم هذا

لعيب فيهم وإهمالهم لما فصَّل الله أن يعملوا به اذكرآية تدل على ذلك.

- 8. آية يأمر الله فيها عباده بأمر ويضمن لهم فيها ضمانا ،لكنه تعالى عقب الضمان بعبارة تبين للمؤمنين أن عليهم طاعة الله في أمره هذا بغض النظر عن الضمان. أي أنهم ليس لهم أن يطالبوا الله بالضمان ليلتزموا الأمر، فإنما الضمان تفضُّلُ من الله تعالى. اذكر هذه الجزء من الآية تحديدا (من كلمتين).
- 9. قيل: إذا أردت أن تعرف عند الله مَقامك فانظر فيما أقامك. وقال ابن القيم: من أراد من العُمّال أن يعرف قدره عند السلطان فلينظر ماذا يوليه من العمل وبأي شيء يشغله. اذكر آية تبين أن من هان على الله فإن الله تعالى لا يوفقه للطاعات العظيمة.

- 10. اذكرآية ترد بها على من يجعل مقياس المفاضلة بين الناس على أساس "الإنسانية" ويهون من شأن التوحيد في ذلك.
- 11. من كرم الله تعالى أنه يثيب المؤمن على ما يعانيه في سبيل الغايات العظيمة، وعلى أفعال لا يقصد بها الأجربذاتها، لكن الله تعالى يثيبه باعتبار شرف الغاية منها. ولتأكيد هذا المعنى زاد الله في خاتمة آية ثلاث كلمات تميزها عن الآية التى بعدها. ما هي هذه الكلمات الثلاثة؟
- 12. كلمة جاءت تصريحا في موضع الضمير دلالة على أن ما ينعم به الله تعالى على عباده إنما هو محض تكرم منه سبحانه. ما هي هذه الكلمة.
- 13. من الأساليب العربية أسلوب التهييج والإلهاب. كأن تقول لشخص: إن لم ترد مساعدتي فلا تفعل، وأنت تعلم أنه يريد مساعدتك ولا يظن به إلا هذا. لكن كأنك تهيجه

وتلهب حماسته ليقول لك: بل أساعدك بلا تردد. اذكرآية فيها تهييج وإلهاب للنبي صلى الله عليه وسلم.

- 14. خمسُ كلماتٍ تتوسط آية كريمة ، تشير إلى أن زمن تبدل الحال على هذه الأرض من الإقبال إلى الإدباريكون في ذروة شعور الأقوام بالقوة والغلبة والتمكين. ما هي هذه الكلمات؟
- 15. من أساليب القرآن إطماع الكافرين والمنافقين بإشعارهم أن طلبهم أجيب، حتى إذا تأملوا وجدوا ما ظنّوه إجابةً عكسَ ما طلبوا! اذكر كلمتين من آية فيهما هذا الأسلوب.
- 16. من أساليب القرآن في الاستهزاء بأهل الباطل "الاستثناء التهكمي"، وهو من قبيل تأكيد الشيء بما يشبه ضده.. كقوله تعالى في الأعراف: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ عَنْهَا لَا تُفْتَحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ الْجُمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ﴾ [الأعراف: 40]. فاستحالَةُ ولوج

الجمل في سم الخياط تؤكد على خلودهم في العذاب واستحالة دخولهم الجنة. اذكر أربع كلمات من آية فهم منها بعض أهل العلم استثناءا تهكميا مشابها.

17. ذم الله في الكفارأنهم سرعان ما يؤمنون بالأصنام رغم عدم يقينهم ،بل هم يظنون ظناً ولا يقين في قلوبهم تجاه معبوداتهم الباطلة. اذكرآية توضح هذا المعنى وتشيرإلى أن المؤمن ينبغى أن يكون إيمانه يقينيا.

18. اذكرآية تحض على كل أنواع علوم الطبيعة النافعة.

19. اذكرآية تعيب على الإنسان أن يسارع إلى إنكارما يجهله.

# الجزء الثانى عشر

- 1. قد يظن القارئ لقوله تعالى -حكاية عن نبيه لوط- في سورة الحجر (هَوُلَاءِ بَنَاتِي إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ ﴾ [الحجر:71] أنه يدعو قومه لمعصية أهونَ من معصية اذكر ثلاث كلماتٍ من آيةٍ في هذا الجزء تدفع هذا الظن.
- 2. من أهم الحواجز النفسية التي ينبغي العمل على كسرها في نفوس المخاطبين بالدعوة ظنُّهم أننا ندعوهم في سبيل تحصيل مصالح دنيوية. اذكرآية تدل على ذلك.
- 3. اذكركلمة من جزء اليوم يستدل بها بعض العلماء على أن مجرد بلاغة القرآن وفصاحته كافية في الإعجاز بقطع النظر عن علو معانيه وما حواه من الدلالات الأخرى على أنه من عند الله.

- 4. قوم من أقوام الأنبياء كرروا في جحدهم رسالة نبيهم كلمة ، فقابلها نبيهم بكلمة تطعن في أفهامهم وتقديراتهم التي اعتمدوا عليها. ما هي هذه الكلمة ؟
- 5. قد يساؤم أهلُ الباطلِ المسلمَ بالترغيب بإشعاره أنه سيبقى محترماً عندهم إذا تخلى عن دعوته. اذكر موضعين في كل منهما 4 كلمات استخدم فيهما قومُ نبيًّ هذا الأسلوب.
- 6. التسويف بالاستقامة، وتمنية النفس أن هذا آخر الأخطاء، مدخل شيطاني لاقتحام المخالفة ثم الركون إلى مثلها. اذكر خمس كلمات من آية فيها ذكر لتسويف كهذا،
- 7. عزة النفس تزيد ثقة الناس بصدقك. اذكرآية تدل على ذلك.

#### الجزء الثالث عشر

- 1. اذكر عبارة دقيقة استخدمها القرآن تبين حذريوسف من الكذب حتى وإن كان لإتمام خطة له منها مقصد نبيل.
- 2. اذكر جزءا من آية يبين أن الله عزوجل إذا قدر أمرا يسرله أسبابا خفية لا تخطر بالبال.
- 3. اذكر موطنين من مواطن أدب يوسف في التعبير مع إخوته.
- 4. سلامة الدين نعمة يمتن الله بها على العبد وإن كانت من خلال مصيبة تصيب المرء في دنياه. اذكر آية تدل على ذلك.
- 5. كم كلمة قالها يوسف في قضية خروجه من السجن، مقارنة بِكم كلمة قالها في الدعوة إلى ربه سبحانه؟

- 6. تكلمت باللهجة المحلية لتقرب مفهوماً إلى الناس وأنت تعلم أنهم ما كانوا ليفهموه بغيرهذا. فعاتبك صديقك أن هذا يخل بالحفاظ على اللغة الفصحى. اذكر جزءا من آية ترد بها عليه.
- 7. من أساليب أهل الباطل أنهم يتكلمون عن مخالفة مقدساتهم كتهمة مُسَلَّمةٍ لا نقاش فيها، تهربا من مساءلة صحة ما قدسوه. اذكر سبع كلمات من آية تشيرلهذا المعنى.
- 8. من ثمرات معرفة الحق واتباعه يقينُكَ بأن الله إذْ وفقكَ لذلك فإنه أراد بك خيراً فسيدبِّرُ لك ويُحسِن عاقِبَتَك متى لجأتَ إليه. اذكر جزءا من آية يدل على ذلك.

#### الجزء الرابع عشر

- 1. عند قراءة قول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمَلَايِكَةَ تَسْمِيَةَ الْأُنشَى ﴾ [النجم: 27]، و﴿وَجَعَلُوا الْمُلَايِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَٰنِ إِنَاتًا ﴾ [الزخرف: 19]، فقد تظن أن مَصَبَّ الإنكارهو أنهم ادَّعوا أن خواص الله من البنات، وأنهم لو ادعوهم ذكورا لما أنكر الله عليهم. اذكر من جزء اليوم جملة من أربع كلمات تصحح هذا الفهم وتبين مصب الإنكار.
- 2. كثيراً ما تجد أقواماً يستندون إلى أسبابٍ أرضية ظانين فيها الأمان، وقد تكون مما يسخط الله، فيجعل الله نهايتهم من الناحية الذي ظنوها سبب أمانهم! اذكرآية تذكرك بهذا المعنى.

- 3. الاستثناء المنقطع يعني الانقطاع بين المستثنى والمستثنى منه. اذكر آيتين متتاليتين من جزء اليوم يساعدُ إدراكُ أنَّ استثناءَ هُما منقطع على دفع فَهمٍ خاطئ.
- 4. اذكرآية ترد بها على من يدعي أن مهمة النبي صلى الله عليه وسلم انحصرت في تبليغ القرآن بما يغني عن حفظ السنة.
  - 5. اذكرآية من تثبت جهة العُلُو لله تعالى.
- 6. اذكر كلمة من جزء اليوم تبين أنه لا يليق بالجنة إلا من كان مطهرًا من كل خبث.
- 7. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزرمن عمل بها من بعده لا ينقص ذلك من أوزارهم شيئا) (رواه مسلم). اذكر آيةً تشير إلى المعنى نفسه.

- 8. اذكر أربع كلمات من آية تبين أن الله تعهد ببيان الطريق المستقيم الموصل إليه.
- 9. كلما زاد إيمان العبد بلقاء ربه زاد عفوه وتسامحه وقل انتصاره لنفسه، فالمنشغلون بالآخرة لا وقت للعداوات والشحناء عندهم. اذكر جزءا من آية تذكرك بهذا المعنى.
- 10. ﴿هُنَّ أَطَهَرُ لَكُم﴾ [هود:78] تُعينُنا على صحة فهم ثلاث كلمات من آية وردت في هذا الجزء. ما هي هذه الكلمات الثلاثة؟

#### الجزء الخامس عشر

- 1. اذكرموقفا عظيما للنبي عليه السلام ينسِبُ القرآن فيه الفضلَ إلى الله ويُظهرُ الضَعفَ البشري الذي خَفِيَ في نفس النبي صلى الله عليه وسلم.
- 2. اذكر آيتين فيهما خطاب للنبي بما يؤكد على أن كرامته على الله مقرونة بطاعته، وأنه إن أشرك فقد هذه الكرامة.
- 3. قال تعالى في أهل النار: ﴿لا يُقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها ﴾ [فاطر:36]. وهذا يُشعربأن نارجهنم لا تخبو. اذكرآية فيها حرف واحد يحل ما قد يظهرأنه تعارض بين الآيتين.
- 4. آية تُعينُ في حل المشاكل بين المسلمين، وتفسر وقوع الخلاف بين طرفين مُريدين للخير.

- 5. تشویه الصادقین بالألقاب وسیلة جاهلیة، یطلقون لقباً بالأمس یناقض لقب الیوم والمقصود واحد، تشویه صورته وتنفیرالناس عنه. اذکرمطلع آیة تدل علی تخبطهم في ذلك.
- 6. اذكر كلمتين من آية تدلان على أدب نبي وتواضعه في تعامله مع من يقوم بخدمته.
- 7. ست كلمات من آية تدل على أن الإنسان يرجع إلى ربه بلا مال ولا أهل ولا عشيرة. ما هي؟
- 8. جعل الله الدنيا مغرية ملهية، ليرى أقواهُم عزيمةً يُقدِّم حق ربه على شهوة نفسه. اذكرآية تدل على هذا المعنى.
- 9. لا تغتر بنفسك في أية رِفعة أو خير تصل إليه، فكل ما أنت فيه من خير هو محض فضل من الله، وهو سبحانه قادر على سلبه منك. اذكر آية تدل على هذا المعنى.

- 10. صاحبك يتقرب إلى الله بما لم يشرع. نصحته فقال لك: (المهم العمل بنية طيبة). اذكركلمة من آية ترد بها عليه.
- 12. موقفُ ثباتٍ من النبي صلى الله عليه وسلم ينسِبُ فيه القرآن الفضل إلى الله تعالى. اذكر ثلاث كلمات فيها هذه النسبة.
- 13. اذكرآية أرخ فيها القرآن لحادثة بعبارة تجمع بين الحساب بالسنين الشمسية والقمرية.

## الجزء السادس عشر

- 1. من الأساليب اللطيفة في الدعاء أن تتوسل إلى الله تعالى بأنك يا رب لم تَرُدَّني خائبا فيما كنت ادعوك من قبل، وعودتني على كرمك وجميل صنعك بي فأكرمني باستجابة هذا الدعاء أيضا. اذكرآية تحمل هذا المعنى.
- 2. اذكرآية فيها إضافة (من ثلاث كلمات) تُنزِّه نبياً عن نقيصةٍ نَسَبَتها إليه كُتب أهل الكتاب المحرفة.
- 3. ﴿قَالَ يَا ابْنَ أُمَّ لَا تَأْخُذْ بِلِحْيَقِ وَلَا بِرَأْسِى إِنِّى خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَابِيلَ وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي﴾ [طه: 94]. تُفسَّر هذه الآية بآية أخرى من غير هذا الجزء، اذكرها.
- 4. استخدام ضمير معين في كلمة من آية اشتق منها بعض العلماء أن نفقة المرأة على زوجها في الكسوة والطعام والشراب والمسكن. اذكر الكلمة التي فيها هذا الضمير.

- 5. يُجوِّز البعض لنفسه مشاركة أهل الكتاب في أعيادهم الدينية بِخُجَّة التسامح وكأنه غفل فيما غفل عن آية تُبَيِّن فزع الخلائق غير الثقلين من عقيدتهم الشركية . اذكرهذه الآية .
- 6. ثلاث كلماتٍ من آية فيها ذِكْرُ لاسمٍ من أسماء الله الحسنى كنا نتوقع أن يُذكر غيره، ولكن ذِكرهندا الاسم في ذلك الموضع يوحي بِعِظَمِ جُرم من يعذبه الله.

#### الجزء السابع عشر

- 1. لما كان تضييع نصوص الوحي القرآني أمرا مستحيلا على الشيطان لأن الله قدرحفظه فإن محاولة الشيطان تكون بتضييع معنى النص بالخطأ في الفهم. اذكرآية تحمل هذا المعنى.
- 2. الحق واحد والباطل يتعدد. اذكر آية تبين تخبط الكفاربين أقوال عديدة كلها باطلة.
- 3. من منهج أهل الباطل أنهم يتهربون من مناقشة الحق إلى الانتقاص من قائله. اذكر آية تحمل هذا المعنى.
- 4. أورد بعض المفسرين ما يُعرف بقصة الغرانيق، وذلك عند تفسيرهم لقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا تَفْسيرهم لقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثَمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الحج: 58]، الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِه قَواللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الحج: 58]،

والقصة تزعم أن رسول الله قرأ يوما بمكة سورة النجم، حتى إذا ما وصل موضع ﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّىٰ ۞ وَمَنَاةً الشَّالِثَةَ الْأُخْرَىٰ ﴾ ألقى الشيطان على لسانه أو في سكتته: (تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجي). وقد بين علماء الحديث بطلان هذه القصة سندا ومتنا. ومن وجوه بطلانها أن الله عزوجل شاء بحكمته ورحمته أن يبقى وحيه نقيا صافيا ﴿لِّيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَيَّ عَن بَيّنَةٍ الأنفال: 42]. بينما لو وقعت القصة للزم منها التباس الحق بالباطل في الوحى. اذكر آية من غيرهذا الجزء تبين أن القرآن -عدا عن حفظه في ذاته - فإنه لا يمكن أن يختلط بزورأوأي شيء غيرالحق.

5. نهى الله نبيه، ومن بعده أمته، أن نمد أعيننا إلى ما متع به الكافرين في الدنيا. ورسول الله يصبرنا بحقيقة أن ما حرمنا منه في الدنيا وتمتعوا هم به سيكون لنا في الآخرة ويُحرمون هم منه. كما قال في الحديث الذي رواه البخاري: (لا تُلبَسوا الحريرولا الدِّيباج، ولا تشربوا في آنية الذهب

والفضة، ولا تأكلوا في صحافِها، فإنها لهم في الدنيا ولنا في الآخرة). اذكر موضعا في القرآن فيه أن حقيقة حصر الجنة على المؤمنين ينبغي أن تعينهم وتكفيهم كزاد يتزودون به في طريقهم إلى الله. خاصة لمن تعلق قلبه بالآخرة عن طريق العبادة.

- 6. تجد من يمضي-عمره في الظلم والإفساد وترويج الباطل ومحاربة الحق. اذكرآية تصورلحظة تمثل ذورة ندمهم على هذا كله ويقينهم بما أنكروا من قبل.
- 7. تلمَعُ لُمَعُ الحق للعبد، وحتى أعتى الكفرة يكون الحق قد ظهرلهم في محطات. فمن استغل هذه اللَّمع نجا وسعد، ومن تكبر وأعرض وجحد شقى. اذكر آيتين متتاليتين تصف موقفا لمع فيه الحق لقوم فجحدوه.
- 8. كلمة بمعنى "نُضَيِّق" وردت في أية في هذا الجزء، يؤدي عدم فهمها لسوء فهم كبير. اذكر هذه الكلمة.

- 9.قال لك صديقك: لماذا نخوف الناس من الله ولا نكتفي بالحديث عن رحمة الله والرجاء فيها؟ لماذا نرهبهم من الله بدل أن نحببهم فيه؟ استوقفتك آية ولفت نظرك فيها أن من لم يقوموا بمعصية أبداً بالإجماع، بل هم مجتهدون في الطاعة يخافون الله، فكيف بنا نحن؟! اذكر أربع كلمات تدل على هذا المعنى.
- 10. اذكر كلمتين تدلان على أن هذا القرآن شرف لمن عمل بما فيه.
- 11. لك صديق بدأ يهتم بدراسة الفلسفة وأصبح يغلب عليه استخدامها في دعوته الناس إلى الاستقامة. اذكرأربع كلمات من آية تُبين بِها له أنه حاد عن الطريق الذي أمربه النبي صلى الله عليه وسلم.
- 12. ترك العبادة مذلة لتاركها. اذكرسبع كلمات من آية تذكرك بهذا المعنى.

## الجزء الثامن عشر

- 1. واوُفي آية أفادت أن قبلها محذوفا من أوجه المنافع والتصرف التي تكون في الدنيا ولا تكون في الآخرة. في أي آية وردت هذه الواو؟
  - 2. اذكرآية تبين نفع الفطرة النقية.
- 3. من أساليب أهل الباطل الطعن في نوايا المصلحين من دعوتهم وادعاء أنها لمآرب شخصية . اذكر آية تدل على ذلك.
- 4. اذكرآية فيها قاعدة التكليف والضمان مما يتمناه المسلمون جميعا هذه الأيام.

5.قد يهلك المرء بأعمال القلوب وهو لا يشعر. ومن كبائر القلوب ما هو أشد من كبائر الجوارح. اذكر آية تهدد من يرتكب إحدى هذه الكبائر.

#### 6. قال الشاعر:

ووضع الندى في موضع السيف بالعلا

مُضِرُّ كوضع السيف في موضع الندى

أي أن اللين والعطف في غيرمحله مضر. اذكرآية تذم ليناً وعطفاً في غيرمحله.

- 7. آيتان بمعنى قوله تعالى في سورة الفجر: ﴿فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا الْبَتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ ﴾ [الفجر: 15].
- 8. من علامات قبول العبادة أن تزيد صاحبها من الله خشية لا تغُرُّه ولا تؤمِّنُه، فقد ذكرالله حالهم على سبيل الثناء، مما يُشعر بقبول أعمالهم.

#### الجزء التاسع عشر

1. قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا
 فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء:16]

من الأوجه في تفسيرها: أي أمرنا مترفيها بما يأمربه الرسل عادة من الإيمان والطاعة. ففسقوا فيها.

وهذا من طرائق اللغة العربية، أن يحذف كلام مفهوم من السياق. قد ينكرمن لا يعرف بالعربية مثل هذا التفسير ويقول من أين لكم هذه التقديرات التي لم ترد في الآية. اذكرمن هذا الجزء آية تستدل لها بها بتقدير شبيه.

2. اذكرآية ترد بها على أصحاب المبدأ المسمى بالإنساني، والذي يجعل معيار المفاضلة بين الناس ما يتحلون به من أخلاق أو نفع مادي علمي للناس بصرف النظر عن علاقتهم بالله تعالى. هذه الآية لا تعطي أية قيمة للمعرض عن الله تعالى.

- 3. على المسلم ألا يتنازل عن حقوقه التي وهبه الله إياها وأن يعلم أن الفضل فيها لله وحده، كما عليه ألا تُسْكِتَه نجاته من الظلم عن المطالبة بحقوق الآخرين المظلومين. فبعض الظالمين قد يظلم مجموعة من الناس ظلماً عاماً ثم إذا أحسن إلى أحدهم وأعطاه شيئا من حقوقه اعتبرذلك تفضُّ للاً. اذكرآية تبين أن المؤمن بحق لا يكفيه أن يُحسن الظالم إليه إن كان يظلم الآخرين، ولا يعتبراستثناءه من هذا الظلم فضلاً من الظالم عليه.
- 4. اذكرآية تبين تلاعب المبطلين بالحقائق وقلبهم للتسميات بحيث يثنون على عنادهم ويندمون دعوة الحق في الآية ذاتها.
- 5. اذكرآية تبين أن ما يتمادى به المكذبون بالرسالة من طلبات إنما هو نابع عن كبرهم.

#### الجزء العشرون

- 1. كلمة التوحيد مقدمة على وحدة الكلمة. ولا يُثنى على اجتماع الناس إن كان على ضلال. اذكر آية تبين كيف فرَق نبي قومه وأحدث بينهم خلافا.
  - 2. كلمة وردت في آية ، تصف الكفار بأنهم يجعلون لله نظيرا.
- 3. آية تبين أن الكفارلم يكونوا على قول واحد في شأن البعث بعد الموت.
- 4. من رحمة الله عزوجل أنه إذا أراد أن يبتلي المؤمن ببلاء طويل، فقد يريه في بدايات البلاء أمارات تُشعربأن هذا البلاء سينتهي. اذكرآية فيها بشارة كهذه.

## الجزء الحادى والعشرون

- 1. النبي عليه الصلاة والسلام له قدرعظيم ومنّة على كل واحد فينا وله نصيب من أنفسنا أكثرمن نصيبنا نحن منها. فلا ينبغي لأحد أن يرى أوامررسول الله ونواهيه كأنها تَدخُّل في شأنه، بل له عليه الصلاة والسلام حق التصرف بنا أكثرمن حقنا في التصرف بأنفسنا.. اذكر آية تدل على هذا المعنى.
- 2. آية كريمة استُخدِمت فيها أداة شرط معينة عند ذكر الخير للدلالة على أن الخير الذي يوصله الله لعباده كثير، بينما استُخدِمت أداة شرط أخرى عند ذكرما يسوء العباد للتشكيك في وقوعه. ما هي هذه الآية؟
- 3. هناك موضعان في سورة من السورقد يظهربينهما التعارض للوهلة الأولى. لكن يمكن الجمع بينهما بالقول أن الله عزوجل يُثبّت المؤمنين في مواطن الشدة، ولكنه تعالى

قد لا يخرجهم من هذه الشدة إلا بعد أن يشتد خوفهم ويتساءلوا عن نصرالله لدينه وأوليائه، حتى لا يخرجوا من الشدة مغترين بأنفسهم وثباتهم، بل يخرجون منها بعد أن تنكسر نفوسهم أمام الله -عز وجل- ويستحيوا من ربهم لما جال في خاطرهم عن نصره لدينه وأوليائه، وبعد أن يعلموا أنهم بذواتهم ضعفاء. اذكر هاتين الآيتين اللتين قد يظهر منهما التعارض لكن يمكن الجمع بينهما بما تقدم، وتصفان موطنين مختلفين لحادثة معينة.

# الجزء الثاني والعشرون

- 1. يجب على المسلمين الحفاظ على الدعوة والتذكير الدائم بالله وشرعه لإيقاظ الناس من غفلتهم، فكل أمة ينقطع عنها الإنذار لا بد وأن تقع في عتمة الضلال. اذكرآية تدل على ذلك.
- 2. اذكرآية تُدلل على وظيفة هامة لزوجات النبي صلى الله عليه وسلم.
- 3. اذكرآية تدلل على صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم في أنه أتى بالقرآن وحياً من الله، إذ يظهر فيها عتاب للنبي صلى الله عليه وسلم مما يؤكد أنّ القرآن الكريم هو خطاب ربّ لعبد.
- 4. يظن البعض أن توسيع رزقه في الدنيا هو دليل على رضا الله تعالى عنه وقربه منه. وقد نفى القرآن الكريم مرارا

- صحة هذا الظن, وبين أن توسيع الرزق في الدنيا ليس دليلا على رضا الله، اذكر آية تدل على ذلك.
- 5. يَحسُن في محاولة إقناع من هم على باطل ألا تكتفي بدعوتهم وهم في جمع ، إذ يغوي بعضهم بعضا ويزايد بعضهم على بعض في القناعة بالباطل وعدم التأثر بالحق . اذكرآية تدل على هذا المعنى .
- 6. يتعذر بعض الشباب والفتيات في عدم انضباطهم في التعامل بأن "النوايا حسنة والقصد شريف". اذكر آية تجعل وجوب انضباطهم من باب الأولى والأحرى.
- 7. كم من ظالم كان يرتع في الملذات غافلا متنعما كأن الدنيا دائمة له. وفي لحظة خُرم من كل شيء: من شهوة الجنس الآخر، المال، الثياب والمراكب الفاخرة، الطرب، لذيذ الطعام والشراب. وهذا كله انقطع منه بلا عودة إليه أبدا. اذكرآية تصورهذا الحال.

## الجزء الثالث والعشرون

- 1. من أخطر وسائل المبطلين في تمرير باطلهم وإفسادهم أنهم يُظهرونه في ثوب طاعة وقربى، حتى يحسب المغتربهم أنهم يعملون خيرا، وحقيقة الأمر أنه يبتعدون بهذا الفعل أو الاعتقاد عن الله تعالى. اذكر آية يمكن فهمها بهذا المعنى.
- 2. هناك لحظة سعادة غامرة يحس بها المؤمن يوم القيامة عند إدراك حقيقة عظيمة: أن لا فناء بعد هذه اللحظة، ولا عذابَ يُخاف أبدا، بل هو الخلود في النعيم المقيم. فقد اعتاد المؤمن في الدنيا أن الموت يقطع الفرحة ويعكر صفو الحياة، كما أنه كان يخشى عذاب الله. لكن من الآن فصاعدا لا موت ولا عذاب. فيسعد المؤمن بهذه الحقيقة سعادة لا تنتهي. ويغبط نفسه على هذه النعمة العظيمة. اذكر الآية التي يغبط فيها المؤمن نفسه متعجبا على هذه النعمة أن يغبط فيها المؤمن نفسه متعجبا على هذه النعمة ، نعمة أن لا موت ولا عذاب بعد اليوم.

- 3. من أساليب المبطلين أنهم يدّعون تناقضا في القرآن من خلال تطبيق قواعد دنيوية على الآخرة! اذكرآية فعل معها أبوجهل ذلك.
- 4. قال الله تعالى (وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا (الفرقان: 20]، فالله أمر الفقراء بالصبر، وأمر الأغنياء بالإعطاء، فلذلك كان الغني فتنة للفقير، والفقير فتنة للغني. اذكرآية تثبت جهل بعض الناس بهذه الحكمة الإلهية أو تجاهلهم لها.
- 5. من العذاب النفسيّ لأهل الناراكتشافهم خطأ موازينهم التي كانوا يقيسون الناس بها في الدنيا، اذكرآية تحمل هذا المعنى.

## الجزء الرابع والعشرون

- 1. اذكرآية تُقرأ فيها كلمة بزيادة ألف في قراءة صحيحة، بما يثبت قلوب المؤمنين.
- 2.اذكر جزءاً من آية (4 كلمات) فيه تكليف وضمان، بحيث على قدر تذلّلك لله وخضوعك وطاعتك ومحبتك له، فإنه سبحانه يتولى أمرك بما يغنيك عمن سواه ويحفظك ممن سواه
- 3. اذكرخمس كلمات من آية كريمة تُظهرمدى حرص الأنبياء على هداية أقوامهم بحيث لا يتركون وسيلة يُتَوسل بها إلى هدايتهم إلا اتخذوها.
- 4. اذكر ثلاث كلمات من آية تدل على أن إظهار العدل المطلق يكون في الآخرة.

#### الجزء الخامس والعشرون

- 1. المُبتلى يخَفف عنه عادة وجود أناس حوله مصابين بالمصائب. لكن هذا التعزّي لا يكون واقعا مع أهل النارد اذكرآية تدل على ذلك.
- 2. يظن بعض الناس أن فيه مقومات شخصية ومجدا ذاتيا لا يؤهله إلا لكل كرامة واحترام، وأنه لا يليق به شيء من المشقة والضرر، حتى يستبعد أن يتعرض لبلايا تكسر النفس وتذلها. اذكرآية تتحدث عن مثل هذه النفسيات.
- 3. يظن البعض أن مسألة وجود الله تعالى أغلبية قابلة للنقاش. ومما يؤدي به إلى هذا الوهم قوله: لوكان وجود الله أمرا قطعياً يقينياً فكيف يخفى على عدد من علماء الطبيعة الغربيين الأذكياء المتميزين في مجالهم. اذكرآية تقلب هذه الشبهة دليلا على قدرة الله.

- 4. الإعلام يقرن التديّن بالمنفرات والعصيان بالمرغوبات. كثيرا ما يقرن الحجاب بالفقر والبُؤس، ويقرن التبرج بالغنى والجمال والمستوى العلمي الرفيع والسعادة والضحكات. وقل مثل ذلك مع اللحية والعديد من مظاهر الإسلام. بذلك يضرب على وترنفسى مؤثر جدا، وهو توهم أن اقتران الأشياء يعني أن أحدها يسبب الآخر. وكأن التبرج وقلة الدين تُسبب "الرّقي" والسعادة بينما الحجاب سبب في البؤس والفقر. ولذلك فمن زكاة النّعم التي يُنعم الله بها عليك أن تُظهراقتران علمك أومالك بالدين لتكسر الاقتران المشئوم الذي يريده المبطلون وإعلامهم. اذكر ثلاث آيات متتاليات تذكرك بهذا المعني.
- 5. كل ما خالف أحكام الله تعالى فلا يمكن وصفه بأنه سياسة حسنة ولا إصلاح ولا عدل ولا مراعاة للتعددية ولا غيرذلك من الألفاظ التي تزين بها محادَّة الله في أحكامه. بل هي أهواء محضة منبعثة عن الشهوات المذمومة وأمراض القلوب. اذكرآيتين في سورتين مختلفتين تدلان على ذلك.

- 6. يتعمد أهل الباطل نشر الرذائل والشهوات المحرمة في أقوامهم ليسهل عليهم سوقهم في طريق الضلال وحملهم على تنفيذ ما يأمرونهم به من باطل. اذكر آية تشير إلى هذا المعنى.
- 7. كلمة أطلقها الله تعالى على وحيه؛ نستدل من خلالها على أن الإنسان الذي يعيش بعيدًا عن الوحي وإقامة أمرالله يشبه جثة هامدة لاحياة فيها. اذكر الكلمة والآية التي وردت فيها.

#### الجزء السادس والعشرون

- 1. اذكرآية قد يستدل بها المستدل خطأ على عدم وجود أية بقية من دعوة الرسل عليهم السلام لدى المشركين في عهد النبي.
- 2. ليس شرطاأن ينطبق النص في الكافرين أو المنافقين بكامل جزئياته على أحدنا حتى يشعرأنه يخاطبه. وبالتالي فإذا قرأ قارئ آيات تصف الكافرين أو المنافقين وأحس بداية بانطباق الصفات عليه ثم جاءت صفة في الآيات لا تنطبق عليه فلا ينبغي أن يشعره ذلك أن الآيات لا تعنيه. بل له من الوعيد ومن تحقق اسم النفاق فيه بقدرانطباق الآيات عليه، وله من الإيمان بقدر مخالفتها لحاله. اذكر آية يمكن الاستدلال بها على مسلم متنعم بالرغم من ذكر الكثير من المعاصي فيها، بل واستدل بها أحد الصحابة.

- 3. آية بمعنى قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّهِمْ اللَّهِمْ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ اللَّهِمْ وَقُرًا مَسْتُورًا ۞ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكْوِبِهِمْ أَكْوِبَهُمْ وَقُرًا ۚ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَوْا عَلَى أَدْبَارِهِمْ نُفُورًا ۞ ﴿ [الإسراء:45-46].
- 4. اذكر آيتين بمعنى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَطَعْتُمُ وهُمْ إِنَّكُمْ مُ لَانْعَام: 121]. لَمُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: 121].
- 5. يتعامل البعض مع سير الصحابة وكأنهم معصومون لا يخطئون. ومثل هذا يسهل تشكيكه في الصحابة. اذكرآية تدل على أنه لولا لطف الله بالصحابة في التكاليف الشرعية لبدر منهم ما يفسد دينهم.
- عند الشدائد تتكشف الحقائق، وتظهر مُخَبَّآت النفوس،
   فيتهاوى أقوام، اذكرآية تدل على هذا المعنى.

- 7. آية فيها ذكر من يتعظمن الخلق بفعل الله في الأقوام السابقة. أفاد حرف (أو) فيها تباين هؤلاء المتعظين على مرتبتين إحداهما خيرمن الأخرى وإن كانوا جميعا ممدوحين. اذكرهذه الآية.
- 8. كلمة دلّت على خُلُق نبي كريم في تعامله مع ضيوفه، بحيث لم يشعرهم بالحرج حين أراد أن يضيّفهم. ما هي هذه الكلمة؟
- 9. لـوشاء الله لأهلك الكافرين المعادين لله ولرسوله وللمؤمنين بكلمة منه، بل لَمَا خلقهم أصلا، لكنه سبحانه بيّن حكمته من وجودهم ومحاربتهم. اذكرآية توضح ذلك المعنى.

## الجزء السابع والعشرون

- 1. اذكر كلمة تشير إلى عدم إيمان امرأة لوط.
- 2. قال الله تعالى في سورة النساء: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ [النساء: 142]. اذكرآية تبين كيف يخدعهم الله.
- 3. آية بمعنى قول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانً﴾ [الأنفال:29].
- 4. آية تبين العاقبة المخيفة في لحظة حاسمة يوم القيامة لمن يحيط نفسه بدواعي الانحراف من شهوات وشبهات. اذكر الكلمتين تحديدا في هذه الآية اللتين تذكران تسبب الشخص لنفسه بهذا الزيغ والانحراف.

5. الناس يحاسبونك على النتائج والإنجازات، فلو أنك درست سنوات ثم لم تحصّل الشهادة الجامعية لظرف طرأ فإنك لا تعامَل معاملة من حصّلها. وعندما تكتب سيرتك الذاتية فإنك تكتب إنجازاتك، لا جهودك التي لم تثمر فيما يبدو. بينما الله سبحانه من كمال عدله وحكمته أنه يُحاسب على العمل والمحاولة حتى وإن لم يؤد إلى النتائج الدنيوية المرجوّة. اذكر كلمة واحدة من آية تدل على هذا المعنى.

## الجزء الثامن والعشرون

- 1. من الناس من يحس أن مخالطته لإخوانه المسلمين تعرضه لمواقف تقلل من جاهه وتنتقص من هيبته، مع أن هذه المواقف ليس فيها منكر. اذكرله آية تذكره بها.
- 2. اذكرآية فيها أن المؤمن يدرك يوم القيامة أنه قصّر، إذ كان بإمكانه أن يشتري بعمره منزلة أعلى في الجنة ويعمل مزيدا من الأعمال الصالحة، علما بأن هذا المعنى هو في كلمة من الآية.
  - 3. اذكرآية تبين أن دورالنبي ليس مقتصراً على تلاوة القرآن.
- 4. كثيرمن الناس يفعل المعصية وينتظرنقصا في رزقه أو معكرا يصيبه، فإن لم يحصل اطمأن وتابع في معصيته ومن أسباب الانحراف في هذه النفسية قلة التفكير في الآخرة والنظر إلى الدنيا كأنها دارجزاء، وقلة إيمان بصفات الله،

بحيث يغيب عن هذا الإنسان أن الله تعالى حكيم ليس كالبشرالذين يستخفهم الغضب، وهو تعالى حليم لا يعاجل بالعقوبة. اذكرآية تتكلم عن مثل هذه النفسية.

- 5. يتسبب بعضنا في إحزان إخوانه المسلمين بلغته السلبية، علما بأن إدخال الحزن عليهم من مقاصد الشيطان. اذكر آية تدل على ذلك.
- 6. من المسلمين من يحس بأن أحكام الولاء والبراء في التعامل مع صديقه أو قريبه من غير المسلمين ثقيلة عليه وأنها تنافر "حسه المرهف" المحب للإنسانية. اذكر آية تبين بها لهؤلاء أن الاستقامة على أمر الله مدعاة لحصول ما يحبونه من حسن علاقة بالناس، لكن مع اجتماع على الحق.
- 7. اذكر آيتين تتكلمان عمن ديدنهم الانحياز إلى الأقوى بغض النظر أهو على حق أم على باطل.

8. اذكرآية بمعنى قول الله تعالى: ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً﴾ [البقرة:74].

## الجزء التاسع والعشرون

- 1. اذكرآية ترد بها على من يبرروضع تشريعات مخالفة لأحكام الله تعالى من باب مراعاة الحاجات الإنسانية والتخفيف عن الناس.
  - 2. اذكر كلمة في آية بمعنى العظمة والجلال والغنى.
- 3. اذكرآية تدل على قيومية الله المستمرة، والتي لا تحل القوانين محلها. إذ أن القوانين ليست إلا أوصافا لأفعال الله بخلقه.
- 4. اذكرآية فيها توجيه للكافرين ألّا تشغلهم عداوتهم للمؤمنين عن تطلُّب النجاة لأنفسهم.

5. قال الله تعالى: ﴿كَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾ [البقرة:143]، بمعنى الأفضل والأكثرخيرية اذكرآية فيها الوسطية بالمعنى ذاته.

#### الجزء الثلاثون

- 1. اذكر كلمة من آية يستدل بها على أن منزلة المؤمنين عند الله يوم القيامة أعظم من منزلة الملائكة.
- 2. في محاولات التوفيق بين الإسلام وخرافة التطوريس تدل البعض بقول الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِينُ البعض بقول الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِينُ الرَّحِيمُ ۞ الَّذِى أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن الرَّحِيمُ ۞ الَّذِى أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِّن مَّاءٍ مَّهِينٍ ۞ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ﴾ [السجدة:6-9] ظانين أن ﴿ ثُمَّ التعني دائما الترتيب مع التراخي. بينما الحقيقة أنها قد تكون لمجرد ترتيب الذكرأو الترتيب الرتبي. اذكرآية فيها ﴿ ثُمَّ ﴾ للترتيب الذكرأو الترتيب الرتبي. اذكرآية فيها ﴿ ثُمَّ ﴾ للترتيب الذكرأو الترتيب الرتبي. اذكرآية فيها ﴿ ثُمَّ ﴾ المترتيب الذكرأو الترتيب الرتبي. الذكرآية فيها ﴿ ثُمَّ ﴾ المترتيب الذكرأو الترتيب الرتبي. المرتبي المنتون المؤلِق المُنْسَلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْسَانِ اللَّهُ الْمُنْسَانِ اللّهُ الْمُنْسَانِ اللّهُ الْمُنْسَانِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْمُنْسَانِ اللّهُ الْمُنْسَانِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْسَانِ اللّهُ الل
- 3. بالرغم من نعيم الجنة الذي يشغل المؤمن عن كل شاغل الاأن بعض المؤمنين لا يكتمل نعيمهم إلا بالتشفي ممن كانوا يعند بونهم في الدنيا، فبعد دخول الجنة مباشرة،

يتذكرون بعض أهل النار الذين كانوا يستكبرون عليهم أو يعذبونهم ﴿وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الْجُنَّةِ أَصْحَابُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا﴾ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا﴾ [الأعراف:44].

اذكرآية تبين مشهدًا شبيهًا بذلك فيه شفاء لصدور المؤمنين.

4. من قرأ سورة يونس يعرف الحض على علوم الطبيعة النافعة (قُلِ انظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) النافعة (قُلِ انظُروا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ) [يونس:101].

اذكر ثلاثة مواضع متفرقة من الجزء الثلاثين يأمرالله فيها المؤمنين بالتفكّر في خلق الله.

5. آيةٌ من هذا الجزء يقرأ بها البعض ويسكت، مستدلًا بها على حرية التدين وحرية الإلحاد وأحقية أي شخص باختيار دينه الذي يعجبه، وكأن اختيار الدين أمرُ كماليُ ينتقي كل واحدٍ ما يعجبه، ولكن من يكمل تلاوة الآيات

يعرف أن هذا تهديد ووعيد من الله تعالى لمن أعرض عن دينه.

- 6. في سورة البقرة قرأنا قول الله تعالى ﴿ وَلَقَدْ أَنرَلْنَا إِلَيْكَ آيَاتٍ ﴾ [البقرة:99]، مما يبين أن الأدلة على صحة دين الله تعالى واضحة شافية كافية لكل طالب حق. فإذا رفضها أحد فهذا دلالة على سوئه وعلى أن الخروج عن طريق الخيرشأنه ودأبه لأن ذلك يهيئه للكفربمثل هذه الأدلة. وفي ذلك رد على من يدعي أن "الملحد المسكين" قد تُعرض عليه أدلة الإسلام فلا يقبلها ويكون مع ذلك معذوراً لأنه لم يقتنع بها! بل إذا رفض أي أحد أدلة الإسلام فهذا لعيب فيه لا لعيب في الأدلة. اذكرآية من هذا الجزء تؤكد نفس المعنى.
- 7. البعض يجعل الدنيا مركزية لكل أعماله الصالحة التي تعينه عليه مثل "صلِّ لتنال النجاح" أو "تصدق حتى يزيد الله لك في المال"، ولكن من يبني أعماله الصالحة على هذه

الأسس فإنها قابلة للانهيار، والصحيح أن نؤسس أعمالنا على الإيمان بالبعث والجزاء فهي التي تعين على الأعمال الصالحة.

اذكرآيتين تبين أن الإيمان بالبعث والجزاء هو الذي يعين الإنسان في الإقدام على الأعمال الصالحة.

- 8. المال من مقومات الحياة، ولكن البعض اتخذه غاية لهذه الحياة فصار يحرص في حياته كلها على جمع المال فيرى فيه رفعته وكرامته وعزته وتأمين مستقبل أولاده في جمع المال، حتى ينشغل بتجميعه طوال حياته فشغله عن غايته من هذه الحياة، اذكر آيتين يحذر الله فيهما من هذا الصنف.
- 9. ربما يتوهم البعض أن تنيين الباطل ربما يأتيه من شياطين البنس، ولكن شياطين الجن فقط ولا يأتيه من شياطين الإنس، ولكن الله حذرنا منهم سويًا ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ الْإِنسِ وَالْجِنّ ﴾ [الأنعام: 112].

اذكرآية تؤكد على أن الوسوسة تأتي من شياطين الإنس والجن، ويجب على الإنسان الحذرمنهم.

10. اذكرآية تبين أن أبا بكرهو أفضل هذه الأمة بعد النبي - صلى الله عليه وسلم-·

#### أسئلة الفائقين

- 1. الإنسان يشتد غضبه إذا أحس بأنه غُدروالله تعالى منزه عن ذلك لإحاطة علمه بكل شيء، فلا يتصورأن يُغدربه تعالى ليكون هذا سببا في اشتداد غضبه من أقوام، بل هو تعالى يعلم أصلا أن سيقع منهم ما وقع. هناك آيتان تذكران القصة نفسها، لكن قد يتوهم متوهم المَعنى الذي ذكرنا فجاء في الأخرى عبارة من 4 كلمات كأنها احتراز لهذا الظن في حق الله تعالى. ما هي هذه العبارة.
- 2. اذكرآية تظهركيف أن أهل الباطل يحتقرون عقول الناس ويخاطبونهم كأطفال.
- 3. قد تدعوك نفسك لأن تفعل أمراً محرَّما من باب الشفقة على صديقك أو زميلك كأن تغششه في اختبار. اذكرآية تذكر بها نفسك أن الله يطالبك بالعدل الشرعي في كل مقام لأنك لن تكون أرحم من الله بهذا الذي أشفقت عليه.

- 4. ذكرنا أن الذي يضحى من أجل مبدأ يزداد تمسكاً به، وذلك عند قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْ وَالَّهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنفُسِهم ﴿.. الآية [البقرة: 265]، وذكرنا أن هذا ينطبق حتى على المبادئ الباطلة، مما يصعب استجابة أصحابها لدعوة الحق، إذ أن أحدهم مربوط بما قدم في حياته من وقت وجهد ومال وتضحيات في سبيل مبدئه، ويصعب عليه جدا أن يتقبل فكرة أنه وهو الآن ابن أربعين أو خمسين أوستين قد أضاع ماضيه كله في باطل لن يستفيد منه اذكر آية تحل هذا الإشكال النفسى الذي يعيق كثيرين عن قبول الحق، وتعطيهم دفعة هائلة لا يحسون معها بخسارة الماضي وكل ما فيه، بل يدركون أنهم إن قبلوا الحق استفادوا من هذا الماضي.
- 5. هناك مشهد مؤثريعرفه الآباء. الطفل الصغير قد يعصي والده فيعاقبه الأب، فيجلس الابن في زاوية بالبيت حزينا صامتا لا يعرف كيف يسترضي أباه. الأب برحمته وإشفاقه لا يحب أن يرى ولده على هذا الحال، فيدفع الأم لتقول للولد

تعال واعتذر لأبيك وقل له أنك آسف ولن تعيد هذا الخطأ وأنك تريد منه المسامحة. فانظر إلى رحمة الأب الذي هو بنفسه يلقن ولده ماذا يقول ليعتذر حتى لا تستمر الجفوة. ولله المثل الأعلى. الله تعالى أرحم بنا من آبائنا وأمهاتنا. اذكر آية تذكرك بهذا المشهد تظهر فيها رحمة الله تعالى.

- 6. أوامرالله ورسوله تحيينا. فعلينا الاستجابة الفورية دون
   تراخ ولا تردد اذكرآية تدل على هذا.
- 7. اذكرآية تشيرإلى أن مِمَّن كان قبلنا مَن نَفَّرَ الناس عن الإقبال على الله بالطمع بما في أيديهم متخذين الدين مطية لذلك.
- 8. اذكرثلاث مواضع من القرآن يذكر فيها الله تعالى صفات كثيرة حميدة للمؤمنين، لكن عندما يتكلم عن الجزاء يختار صفة الصبر تحديدا بما يُشعربأن مدار الأمر على الصبر.

- 9. اذكر آيتين يجعل الله فيهما القدوة للمؤمنين على مر السنين اثنتين من النساء،
- 10. اذكرآيتين من موضعين مختلفين يعين إدراك أن استثناءهما منقطع على نفي أن يكون النبي صلى الله طالبا من الناس بدعوته أي وجه من وجوه الانتفاع الدنيوية.
- 11. آية يوجَّه فيها الخطاب لأهل الكتاب بما قد يوهمهم باستعطافهم، فتُختم بكلمات تنكسهم وتقمع غرورهم. ما هي هذه الكلمات؟
- 12. ﴿فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ ﴾ [الشعراء:94] لاحظا فكبكبوا... والوقع الصوتي للكلمة (فَكُبْكِبُوا ﴾ يشعرك بركام على بناية ، يُدفع به إلى الحافة ليقع في هاوية على دفعات... ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ ﴾ اذكرآية أخرى تحمل معنى مشابها.

- 13. اذكرآية يخبرالله فيها نبيا من أنبيائه في بداية بلاءٍ بما يدل على أن بلاءه هذا سينتهى.
- 14. من الظالمين من لا يقتصر على تضييع حق الله في سياسة العباد، بل ويتاجر بالدين ويتخذه مطية لأهوائه الشخصية. هؤلاء يتظاهرون بتعظيم حق الله بأن يجعلوا "شيئا" من الأمرله. وحقيقة الأمرأن هذا الذي جعلوه لله يؤول في النهاية لأهوائهم، ولا يحفظون لله حقا، بينما هم شحيحون جدا بمتاع الدنيا أن يصرفوا منه شيئا لتعظيم حرمات الله. اذكرآية تذكرك بحال هؤلاء، واذكر لفتة عجيبة في تركيب مطلعها يستغربها من هان حق الله عليهم ممن يرون جعل شيء من الأمرلله أحسن من لا شيء من باب (ولا البلاش)!
- 15. اذكرآية بمطلع مشابه للآية السابقة يُنكرعلى من جعل شيئا من الأمراله.

- 16. اذكرآية يستدل بها بعض العلماء على كروية الأرض.
- 17. يظن البعض أن بإمكانه أن يعصي الله تعالى ثم يتوب إليه في الوقت الذي يريد! وينسى قول الله تعالى (وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَكُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ (الأنفال:24]. اذكر محل الشاهد من يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ (الأنفال:24]. اذكر محل الشاهد من آية يحمل نفس المعنى من أن المرء لا يستطيع أن يتوب ما لم يأذن الله له بهذه التوبة.
- 18. آيات أحكام كثيرة في سورة واحدة تنظم مسألة اجتماعية، ومع ذلك يتهاون كثير من المسلمين فيها بدوافع منها الفجور في الخصومة. يلاحظ أن الله تعالى تهدد بعد آيات الأحكام من يخالف أمره تهديدا شديدا، وقد يحسب قارئ الآيات أن هذا التهديد لا علاقة له بما سبق من آيات الأحكام، مع أن مخالفتها داخلة في هذا التهديد والوعيد دخولاً أولياً. اذكر آية الوعيد المقصودة.
- 19. في محاولات التوفيق بين الإسلام وخرافة التطوريستدل البعض بقول الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِينُ

الرَّحِيمُ ۞ الَّذِى أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ۗ وَبَدَأً خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاءٍ مَّهِينٍ ۞ ثُمَّ سَوَّاهُ طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاءٍ مَّهِينٍ ۞ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ [السجدة:6-9]، ظانين أن (ثُمَّ) تعني دائما الترتيب مع التراخي. بينما الحقيقة أنها قد تكون لمجرد ترتيب الذكرأو الترتيب الرتبي. اذكرآية تتحدث عن شعائر الحج و (ثُمَّ) فيها هي -بوضوح - ليست للترتيب.

- 20. اذكرآية تحذر من سن السنة السيئة بأن يكون الإنسان في طليعة من يعمل عملا محرما أو يرفض دعوة إلى حق.
- 21. سألتني ابنتي سارة رحمها الله: ما دام أمر الدجال معلوما بينه لنا نبينا فكيف يتبعه أناس من المسلمين عند خروجه؟ فقلت لها: من عقوبة المعاصي نسيان العلم النافع، واستحضرتُ قول ابن تيمية في مجموع الفتاوى: (من الذنوب ما يكون سببا لخفاء العلم النافع أو بعضه، بل يكون سببا لنسيان ما عَلِمَ ولاشتباه الحق بالباطل). اذكر آية تدل على ذلك.

22. في قوله تعالى في سورة التوبة: ﴿أَنَّ اللَّهَ بَرِىءٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ لَا عَلَى وَرَسُولُهُ اللَّهُ معلومٌ أنها ليست بالكسر (ورسولِه)، لكن لاحظ أنها ليست بالفتح أيضًا (ورسولَه). فهذا عطف جمل..كلمة عبرت عن جملة.

اذكرعطف جمل بحيث تعبركلمة عن جملة بما يرفع استشكالا يرد في الذهن عن آية.

- 23. إدمان المعاصي قد يجعل صاحبها يتجرأ على الكبائر علناً بلا حياء. اذكرآية تشيرإلى هذا المعنى.
- 24. يحرص الناس على تحصيل أسباب السعادة المادية. لكن من عقوبة الله عزوجل للمعرضين عن طاعته والإخلاص له أنه قد يجعل سبب السعادة هوذاته سبب الشقاء لهم. اذكرآيتين متشابهتين من سورة واحدة تبين أن ما هو سبب سعادة عادة يجعله الله سبب شقاء لبعض الناس.

- 25. علم الله عزوجل من عبادٍ له شوقا إلى لقائه فصبرهم بآية. ما هي هذه الآية؟
- 26. يعرض أهل الباطل الشبهات. فيأتي أهل العلم ليعالجوها ويردوها. فيرون تهافت ما يقف في طريق دينهم القويم، بل وقد يظهر في ثنايا الرد على الشبهة جماليات للدين ما كانت ظاهرة لهم قبلها، مما يزيد رسوخ اليقين في قلوب المؤمنين. اذكرآية تذكرك بهذا المعنى.
- 27. آيتان متتاليتان ذكرالله في أولاهما ثلاث صفات لأهل الكتاب واقتصر في الثانية على صفتين، وفي عدم ذكر الثالثة ملمح من ملامح عزة المسلم. ما هما هاتان الآيتان؟
- 28. آية نظمها بديع! ذكرالله فيها إحدى أفعال أهل الكتاب الماضية بصيغة تُشعر بالتجدد لبيان شناعتها وليدل على مشاركة المخاطبين زمن النبي فيها وإن بعد العهد عنها. ومع ذلك ذكرالله كلمتين في وسط السياق بما يقطع

أطماعهم أن يفعلوا مثلها مع النبي صلى الله عليه وسلم، ويسكن قلب النبي أنهم لن يفعلوا مثلها معك. ما هما الكلمتان؟

29. قال ابن تيمية: (كيف تطلب الدليل على من هو دليل كل شيء؟!) وهو بذلك يشيرإلى حقيقة أن دلالة الله على الأشياء والحقائق أقوى من دلالتها عليه.فإذا فقد الإنسان الإيمان بالله فإنه لا يعود بإمكانه الإيمان بأي شيء على أساس علمي، وإذا أنكر وجود الله فإن عقله ينحرف عن كل حق. فالإيمان بالله مبدأ كل عقل سليم للوصول للحق في كل شيء.اذكرآية قد تكون هي الأدل على هذا المعنى.

#### الإجابات

### الجزء الأول

1. (وَإِذ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلابِكَةِ إِنَّى جَاعِلُ فِي الأَرضِ خَليفَةً قَالُوا أَتَجَعَلُ فِيها مَن يُفسِدُ فيها وَيَسفِكُ الدِّماءَ وَنَحَنُ نُسَبِّحُ بِحَمدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعلَمُ مَا لا تَعلَمونَ ﴾ [البقرة:30] فالله -عزوجل - عَلِم أَزلًا أَن آدم سينزل إلى الأرض بسبب فالله -عزوجل أن يخلقه، كما قال: ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ معصيته مِن قبل أَن يخلقه، كما قال: ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ

خَلِيفَةً ﴿، ولكنه لم يُجبِرَهُ على معصيتِه، ولا يخرج شيءً عن

تقديرالله -تعالى - وحكمته.

قارن ذلك بما في كتب أهل الكتاب المحرفة التي تُظهر وكأن الرب تفاجأ وغضب وخاف من أكله آدم وحواء من الشجرة، تعالى الله عن ذلك.

### 2. ﴿ وَلَقَد أَنزَلنا إِلَيكَ آياتٍ بَيِّناتٍ وَما يَكفُرُ بِها إِلَّا الفاسِقونَ ﴾ [البقرة:99]

حيث ذكرالله تعالى أن آياته (بَيِّناتٍ) في غاية الوضوح، والدلالة وكافية لإقامة الحجة، وأعقبها -سبحانه - بقوله (وَمَا يَكْفُرُ بِهَا إِلّا الْفَاسِقُونَ). فتقديم النفي مع الاستثناء يفيد الحصر، يعني هذه الآيات الواضحات لا يكفر بها إلا الفاسقون الجاحدون لأمرالله تعالى.

3. ﴿ وَاستَعينوا بِالصَّبِرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهِ الكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْحَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعينَ ۞ الَّذينَ يَظُنَّونَ أَنَّهُم مُلاقو رَبِّهِم وَأُنَّهُم إِلَيهِ الْخَاشِعينَ ۞ الَّذينَ يَظُنَّونَ أَنَّهُم مُلاقو رَبِّهِم وَأُنَّهُم إِلَيهِ راجِعونَ ۞ [ البقرة: 45-46]

فالله يذكرلنا في الآية الكريمة في شأن الصلاة ﴿وَإِنَّها لَكُبِيرَةُ ﴾، يعني: ثقيلة أو شاقة على النفوس. إلا أنها غير ثقيلة على عباده الخاشعين، ووصف هؤلاء الخاشعين بر ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلاقو رَبِّهِم ﴾ يعني لديهم اليقين بأنهم مبعوثون ومحاسبون وراجعون إلى الله -تعالى -، وهذا

اليقين هو ما يعينهم على إقامة الصلاة. والظن هنا بمعنى اليقين ، كما في قوله تعالى مثلاً: ﴿ورأى المجرمون النار فظنوا أنهم مواقعوها﴾.

قال ابن عاشور: (والمراد بالخاشع هنا الذي ذلّل نفسه، وكسرسورتها وعودها أن تطمئن إلى أمرالله، وتطلب حسن العواقب، وأن لا تغتربما تزينه الشهوة الحاضرة. فهذا الذي كانت تلك صفته قد استعدت نفسه لقبول الخير. وكأن المراد بالخاشعين هنا الخائفون الناظرون في العواقب، فَتَخِفُ عليهم الاستعانة بالصبر والصلاة، مع ما في الصبر من القمع للنفس وما في الصلاة من التزام أوقات معينة وطهارة في أوقات قد يكون للعبد فيها اشتغال بما يهوى أو بما يحصّل منه مالًا أو لذة).

4. ﴿ وَإِذَ أَخَذَنَا مَيْثَاقَكُم لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُم وَلا تُحْرِجُونَ أَنْتُم أَنْتُم مَن دِيارِكُم ثُمَّ أَقْرَرتُم وَأَنتُم تَشْهَدُونَ ۞ ثُمَّ أَنتُم أَنْفُسَكُم مِن دِيارِكُم وَتُحْرِجُونَ فَريقًا مِنكُم مِن دِيارِهِم هُولاءِ تَقتُلُونَ أَنْفُسَكُم وَتُحْرِجُونَ فَريقًا مِنكُم مِن دِيارِهِم

تَظاهَرونَ عَلَيهِم بِالإِثمِ وَالعُدوانِ وَإِن يَاتُوكُم أُسارى تُفادوهُم وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيكُم إِخراجُهُم أَفَتُؤمِنونَ بِبَعضِ الكِتابِ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيكُم إِخراجُهُم أَفَتُؤمِنونَ بِبَعضِ الكِتابِ وَتَكفُرونَ بِبَعضٍ فَما جَزاءُ مَن يَفعَلُ ذلِكَ مِنكُم إِلّا خِرَى فِي الْحَياةِ الدُّنيا وَيَومَ القِيامَةِ يُرَدونَ إِلَى أَشَدِّ العَذابِ وَمَا اللَّهُ بِعافِلٍ عَمّا تَعمَلونَ ﴾ [البقرة:84-85]

قال السدي: (إن الله تعالى أخذ على بني إسرائيل في التوراة أن لا يقتل بعضهم بعضاً، ولا يُخرج بعضهم بعضاً من ديارهم، وأيما عبد أو أمة وجدتموه من بني إسرائيل فاشتروه بما قام من ثمنه وأعتقوه، فكانت قريظة حلفاء الأوس، والنضير حلفاء الخزرج، وكانوا يقتتلون في حرب سمير فيقاتل بنو قريظة وحلفاؤهم وبنو النضير وحلفاؤهم وإذا غلبوا أخربوا ديارهم وأخرجوهم منها، وإذا أسررجل من الفريقين جمعوا له حتى يفدوه وإن كان الأسيرمن عدوهم، فتُعَيِّرهم الأعراب وتقول: كيف تقاتلونهم وتفدونهم قالوا: إنا أمِرنا أن نفديهم، فيقولون: فلم تقاتلونهم؟ قالوا: إنا نستحبي أن يُستذل حلفاؤنا). فاليهود كانوا يفعلون هذه الأفعال من افتداء الأسرى والتي ظاهرها (أعمال خيرية) ومع ذلك لم يقل الله لهم: أحسنتم في هذا الجانب (افتداء الأسرى)، وإن كنتم أسأتم في غيره (قتال إخوانهم من اليهود والتسبب في أسرهم). بل إن الله تعالى يوجه لهم خطابًا شديدًا بسبب تسببهم بالأذية من البداية ومخالفة النهي (لا تَسفِكونَ دِماءَكُم ولا تُخرِجونَ أَنفُسَكُم مِن دِيارِكُم، ويوجه لهم خطابًا في غاية التشنيع (فَما جَزاءُ مَن يَفعَلُ ذلِكَ مِنكُم إلا خِرئُ في الحياةِ التُسْنيع وَمَا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ نِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا تَعمَلونَ اللهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا تَعمَلونَ اللهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللهُ يَعمَلونَ اللهُ يَعمَلونَ اللهُ يَعمَلونَ اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ بِغافِلٍ عَمّا اللّهُ يَعمَلونَ أَن

5. ﴿ وَبَشِرِ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُم جَنَّاتٍ تَجَرى مِن تَحَتِهَا الأَنهارُ كُلّما رُزِقوا مِنها مِن ثَمَرَةٍ رِزقًا قالوا هذَا الّذي رُزِقنا مِن قَبِلُ وَأُتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُم فيها أَزُواجُ مُطَهَّرَةٌ وَهُم فيها خالِدونَ ﴾ [البقرة:25]

﴿وَأُتُوا بِهِ مُتَسَابِهًا ﴾ قيل: يشبه بعضه بعضا، ويختلف في الطعم، فلا سآمة ولا رتابة في الجنة. حتى الفاكهة التي تبدو بنفس الشكل يتغير طعمها من قبيل المفاجأة والله أعلم.

6. (قُلنَا اهبِطوا مِنها جَمِيعًا فَإِمّا يَأْتِيَنَّكُم مِنى هُدًى فَمَن تَبِعَ هُداى فَلا خَوفُ عَلَيهِم وَلا هُم يَحزَنونَ ﴾ [البقرة:38]
 هُداى فَلا خَوفُ عَلَيهِم وَلا هُم يَحزَنونَ ﴾ [البقرة:38]
 فالله -عزّوجلّ - قَبِل توبة آدم كما أوضح في سورة الأعراف (فَتَلَقَّىٰ آدَمُ مِن رَّبِهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ، ولكن مع هذه التوبة من الله فإنها لم تمحُ الآثار الدنيوية ، وهي الهبوط من الجنة (قُلنَا اهبطوا مِنها جَمِيعًا).

ومثال آخرعلى ذلك قول الله -تعالى-: ﴿وَإِذ قَالَ مُوسى لِقَومِهِ يَا قَومِ إِنَّكُم ظَلَمتُم أَنفُسَكُم بِاتِّخَاذِكُمُ العِجلَ فَتوبوا لِقَومِهِ يَا قَومِ إِنَّكُم ظَلَمتُم أَنفُسَكُم ذِلِكُم خِيرٌ لَكُم عِندَ بارِبِكُم إِلَى بارِبِكُم فَاقتُلُوا أَنفُسَكُم ذلِكُم خَيرٌ لَكُم عِندَ بارِبِكُم فَتابَ عَلَيكُم إِنَّهُ هُوَ التَّوّابُ الرَّحيمُ ﴾ [البقرة:54].

فالله -عزّوجلّ - قَبِلَ توبةً بني إسرائيل ﴿فَتَابَ عَلَيكُم﴾، ولكن هذه التوبة من الله كانت مشروطة بتنفيذ العقوبة الدنيوية ﴿فَاقتُلُوا أَنفُسَكُم ذَلِكُم خَيرٌ لَكُم عِندَ باربِكُم﴾.

- 7. ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبُدوا رَبَّكُمُ الَّذي خَلَقَكُم وَالَّذينَ مِن قَبِلِكُم لَعَلَّكُم تَتَقُونَ ﴿ [البقرة:21].
- 8. ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبُدوا رَبَّكُمُ الَّذي خَلَقَكُم وَالَّذينَ مِن قَبِلِكُم لَعَلَّكُم تَتَقونَ ﴾ [البقرة: 21].

بعد قوله تعالى: ﴿يَكَادُ البَرِقُ يَخطَفُ أَبِصَارَهُم كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَشَوا فيهِ وَإِذَا أَظلَمَ عَلَيهِم قاموا وَلَو شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمعِهِم وَأَبِصَارِهِم إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَديرٌ ﴾ [البقرة:20]

فجاء التخويف والتقريع في الآية الأولى ﴿وَلَو شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ فِي الآية الأولى ﴿وَلَو شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمِعِهِم وَأَبْصَارِهِم﴾، ثم أتبعه بخطاب إقبال ورحمة من الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾.

9. ﴿وَإِذَا قَيْلَ لَهُمْ لا تُفْسِدُوا فِي الأَرضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصلِحُونَ ﴾ مُصلِحُونَ ﴾ مُصلِحُونَ ﴾ الله عُمُ للمُفسِدُونَ وَلَكِن لا يَشعُرونَ ﴾ [البقرة:11-12]

فالمنافقون لم يستشعروا سوء عاقبة أفعالهم، وأنها تنشر الفساد في الأرض، بل أوصلهم عمى قلوبهم إلى استشعارأن ما يفعلونه هو من الإصلاح ﴿قالوا إِنَّما نَحنُ مُصلِحونَ ﴾.

### الجزء الثاني

- 1. (يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا كُتِبَ عَلَيكُمُ القِصاصُ فِي القَتلَى الحُرُّ وَالعَبدُ بِالعَبدِ وَالأُنثي بِالأُنثي فَمَن عُفِي لَهُ مِن أَخيهِ شَيءً فَاتِباعٌ بِالمَعروفِ وَأَداءٌ إِلَيهِ بِإِحسانٍ ذلِكَ تَخفيفٌ مِن رَبِّكُم فَاتِباعٌ بِالمَعروفِ وَأَداءٌ إِلَيهِ بِإِحسانٍ ذلِكَ تَخفيفٌ مِن رَبِّكُم فَاتِباعٌ بِالمَعروفِ وَأَداءٌ إِلَيهِ بِإِحسانٍ ذلِكَ تَخفيفٌ مِن رَبِّكُم وَرَحمَةٌ فَمَنِ اعتدى بَعدَ ذلِكَ فَلَهُ عَذابٌ أَلِيمٌ [البقرة:178] قال القرطبي: (أي أن الحرإذا قتل الحر، فدم القاتل كفء لدم القتيل، والقصاص منه دون غيره من الناس، فلا تجاوزوا بالقتل إلى غيره ممن لم يقتل فإنه حرام عليكم أن تقتلوا بقتيلكم غيرقاتله).
- 2. ﴿ وَإِذَا طَلَّقَتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغَنَ أَجَلَهُ نَّ فَأُمسِكُوهُنَّ بِمَعروفٍ أَو سَرِّحُوهُنَّ بِمَعروفٍ وَلا تُمسِكُوهُنَّ ضِرارًا لِتَعتَدوا وَمَن يَفعَل سَرِّحُوهُنَّ بِمَعروفٍ وَلا تُمسِكُوهُنَّ ضِرارًا لِتَعتَدوا وَمَن يَفعَل ذَلِكَ فَقَد ظَلَمَ نَفسَهُ وَلا تَتَّخِذُوا آياتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذَكُروا نِعمَت ذَلِكَ فَقَد ظَلَمَ نَفسَهُ وَلا تَتَّخِذُوا آياتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذَكُروا نِعمَت اللَّهِ عَلَيكُم وَمَا أَنزَلَ عَلَيكُم مِنَ الكِتابِ وَالحِكمَةِ يَعِظُكُم لِللَّهِ عَلَيكُم وَمَا أَنزَلَ عَلَيكُم مِنَ الكِتابِ وَالحِكمَةِ يَعِظُكُم بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيءٍ عَليمٌ ﴾ [البقرة:231]

قال القرطبي: (وروي عن عائشة أن الرجل كان يطلق امرأته ثم يقول: والله لا أورثك ولا أدعك. قالت: وكيف ذاك؟ قال: إذا كدت تقضين عِدّتك راجعتك)، فنزلت: ﴿وَلا تَتَّخِذُوا آياتِ اللّهِ هُزُوًا﴾.

قال علماؤنا: والأقوال كلها داخلة في معنى الآية؛ لأنه يقال لن سخر من آيات الله: اتخذها هزوا. ويقال ذلك لمن كفر بها، ويقال ذلك لمن طرحها ولم يأخذ بها وعمل بغيرها، فعلى هذا تدخل هذه الأقوال في الآية. و ﴿آيَاتِ اللهِ﴾ هي دلائله وأمره ونهيه.

3. ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذَى أُنزِلَ فيهِ القُرآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّناتٍ مِنَ الهُدى وَالفُرقانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهرَ فَليَصُمهُ وَمَن كَانَ الهُدى وَالفُرقانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهرَ فَليَصُمهُ وَمَن كَانَ مَريضًا أَو عَلى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِن أَيّامٍ أُخَرَ يُريدُ اللَّهُ بِكُمُ اليُسرَ وَلا يُريدُ بِكُمُ العُسرَ وَلِتُكمِلُوا العِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلى ما هَداكُم وَلَعَلَّكُم تَشكُرونَ ﴾ [البقرة: 185]

فالله -عزّوجلّ - شرع لنا أن نعظمه بذكره بعد الانتهاء من صيام شهر رمضان، شكرًا له على ما أنعم علينا من الهداية في هذا الشهر، وأوضح لنا أن هذا التكبير هو السبيل إلى شكره ﴿ولعلكم تشكرون﴾ أي (كي تشكروني).

فكان مجيء عيد الفطر مناسبة لشكرالله تعالى بإكثار التكبير حتى الوصول إلى مصلى العيد، كما هو الحال في عيد الأضحى المبارك الذي شرع الله فيه التكبير والتحميد والثناء عليه شكرًا له على توفيقه للطاعة والعمل الصالح، كما قال تعالى ﴿وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّمُ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَيْهُ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَىٰ هُولِنَهُ فَيْ فَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهَ عَلَىٰ مَا هُدَاكُمْ وَلَعَمَلُوا اللهَ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَ

### 4. ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴾ [البقرة:187]

فأوضح الله تعالى أن الرجال لباس لزوجاتهم، كما أن زوجاتهم لباس لهم، واللباس هنا بمعنى السكن كما قال ابن عباس ومجاهد وغيرهما.

5. ﴿ وَأَنفِقوا فِي سَبيلِ اللَّهِ وَلا تُلقوا بِأَيديكُم إِلَى التَّهلُكَةِ وَأَحسِنوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الـمُحسِنينَ ﴾ [البقرة:195]

﴿وَأُنفِقُوا فَى سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ فكل خيرٌ فهو في سبيل الله ، ولكن من أوجَهِ التفاسير في الآية هنا أن المقصود به هو الجهاد في سبيل الله ، ﴿وَلا تُلقُوا بِأَيديكُم إِلَى التَّهلُكَةِ ﴾.

بتخلفكم عن الإنفاق في الجهاد. فعبّر سبحانه عن أن ترك الإنفاق في سبيل الله مدعاة للهلاك. (مستفاد من تفسير ابن كثير)

وفي سبب نزول الآية، قال أبو أيوب الأنصاري: نزلت فينا معشر الأنصار وذلك أن الله تعالى لما أعزدينه ونصر رسوله، قلنا فيما بيننا إنا قد تركنا أهلنا وأموالنا حتى فشا الإسلام ونصر الله نبيه فلو رجعنا إلى أهلينا وأموالنا فأقمنا فيها فأصلحنا ما ضاع منها فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَنفِقُ وا فَ سَبِيلِ اللّهِ وَلا تُلقوا بأيديكُم إِلَى التّهلُكَةِ﴾.

فالتهلكة الإقامة في الأهل والمال وترك الجهاد، فما زال أبو أيوب يجاهد في سبيل الله حتى كان آخرغزوة غزاها

بقسطنطينية في زمن معاوية -رضي الله عنهما-، فتوفي هناك ودفن في أصل سور القسطنطينية. والحديث صححه الألباني وغيره.

قال القرطبي: قوله تعالى: ﴿وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ ﴾، أي: الفتنة التي حملوكم عليها وراموا رجوعكم بها إلى الكفر أشد من القتل.

وقال مجاهد: أي من أن يقتل المؤمن، فالقتل أخف عليه من الفتنة).

7. ﴿ وَلا جُناحَ عَلَيكُم فيما عَرَّضتُم بِهِ مِن خِطبَةِ النِّساءِ أُو الْكَاهُ أَنَّكُم سَتَذكُرونَهُنَّ وَلكِن لا أَكْتُ اللَّهُ أَنَّكُم سَتَذكُرونَهُنَّ وَلكِن لا

تُواعِدوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقولُوا قَولًا مَعروفًا وَلا تَعزِمُوا عُقدة اللهِ البَّكَاحِ حَتّى يَبلُغَ الكِتابُ أَجَلَهُ وَاعلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعلَمُ ما فى البَّكَاحِ حَتّى يَبلُغَ الكِتابُ أَجَلَهُ وَاعلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَليمٌ الفَيْسِكُم فَاحِدُرُوهُ وَاعلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ عَفُورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ عَفُورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَفُورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَفُورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ عَفُورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَفْورٌ حَليمٌ اللهُ اللهُ

قال القرطبي: قوله -تعالى-: ﴿إِلَّا أَنْ تَقُولُوا قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ استثناء منقطع بمعنى لَكِنْ). يعني لا تواعدوهن سرًا، لكن لكم أن تقولوا لهن قولا معروفا، وهو التعريض بالخطبة دون تصريح. وليس المقصود إباحة المواعدة سرا من أجل هذا القول المعروف.

وللتفريق بين الاستثناء المتصل والاستثناء المنقطع، فإن المستثنى إذا كان من جنس المستثنى منه فإن أهل العلم يسمونه متصلًا، وإذا كان من غير جنسه فإنه يسمى منقطعًا، كما إذا قيل: قام القوم إلا زيدًا، فهذا متصل؛ لأن زيد (المستثنى) من جنس المستثنى منه وهو القوم، لكن إذا قيل: قام القوم إلا أسدًا، فهذا يسمونه منقطعًا؛ لأن الأسد ليس من جنس الموم (المستثنى منه).

### الجزء الثالث

1. ﴿ وَقَالَت طَابِفَةٌ مِن أَهِلِ الكِتابِ آمِنوا بِالَّذَى أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنوا وَجَهَ النَّهَارِ وَاكفُروا آخِرَهُ لَعَلَّهُم يَرجِعونَ ۞ وَلا تُؤمِنوا إِلّا لِمَن وَجَهَ النَّهارِ وَاكفُروا آخِرَهُ لَعَلَّهُم يَرجِعونَ ۞ وَلا تُؤمِنوا إِلّا لِمَن تَبِعَ دينَكُم قُل إِنَّ الهُدى هُدَى اللَّهِ أَن يُؤتِى أَحَدُّ مِثلَ مَا أُوتيتُم أُو يُعَاجِّوكُم عِندَ رَبِّكُم قُل إِنَّ الفَضلَ بِيدِ اللَّهِ يُؤتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَليمٌ ﴾ [آل عمران: 72-73]

قال ابن عاشور: وفائدة الاعتراض في أثناء كلامهم المبادرة بما يفيد ضلالهم لأنّ الله حرمهم التوفيق.

وقال ابن كثير في تفسير ﴿ وَلا تُؤمِنوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دينَكُم ﴾

أي: لا تطمئنوا وتظهروا سركم وما عندكم إلا لمن تبع دينكم، ولا تظهروا ما بأيديكم إلى المسلمين.. وقوله ﴿أَن يُوتى أَحَدُ مِثلَ ما أُوتيتُم أَو يُحاجّوكُم عِندَ رَبِّكُم ﴾، يقولون: لا تظهروا ما عندكم من العلم للمسلمين، فيتعلموه منكم، ويساووكم فيه، ويمتازوا به عليكم لشدة الإيمان به، أو يحاجوكم به عند الله.

فانظر كيف أن هؤلاء ما قدروا الله حق قدره فكانوا يتكلمون وكأن الله -تعالى - لا يعلم سرّهم ونجواهم، فخافوا أن إذا آمنوا لغير أهل ملّتهم أن يكون ذلك حُجّة عليهم عند ربهم، وكأن الله لا يطلع على نقاشهم هذا. فعجّب الله من حالهم بهذه الجملة المعترضة (قُل إِنَّ الهُدى هُدَى الله ، والله أعلم.

2. ﴿ إِنَّ الدِينَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ۚ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ۗ وَمَن يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ۗ وَمَن يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ۗ وَمَن يَكُفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهُ مَن يَكُفُرُ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهُ مَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ [آل عمران:19]

وهناك آية من سورة البقرة بهذا المعنى: ﴿وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ النِّينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ النَّينَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ النَّينَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ النَّينَاتُ بَغْياً اللَّهُمْ النَّينَاتُ اللَّهُ النَّهُمُ النَّينَاتُ اللَّهُ اللْمُلْمُ

3. ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَا نَفْسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَاتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَعَلِيْ فَعَلِينَ لَن مَيْ مَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَطَلَّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فَطِلْ قَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: 265]

قال ابن عاشور: (ويجيءُ على الوجه الأول في تفسير التثبيت معنى أخلاقي جليل أشار إليه الفخر، وهو ما تقرر في التثبيت معنى أخلاقي جليل أشار إليه الفخر، وهو ما تقرر في الحكمة الخلقية أنَّ تكرُّر الأفعال هو الذي يُوجِبُ حصول المَلكةِ الفاضلةِ في النَّفْس، بحيث تَنْساقُ عَقِبَ حصولها إلى الكمالات باختيارها، وبلا كُلفة ولا ضجر، فالإيمان يأمر بالصدقة وأفعال البر، والذي يأتي تلك المأموراتِ يُثبّت بنفسه بأخلاق الإيمان، وعلى هذا الوجه تصير الآية تحريضًا على تكرير الإنفاق).

وقال غيره من المفسرين كابن كثيرأن الله سيجزيهم على ذلك أوفر الجزاء.

4. ﴿ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ - قَالُوا رَبَّنَا لَأُوْرِغُ عَلَيْنَا صَبُرا وَثَبِّتُ أَقُدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [سورة البقرة:250].

5. ﴿ الشَّيطانُ يَعِدُكُمُ الفَقرَ وَيَأْمُرُكُم بِالفَحشاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُم مَعْفِرَةً مِنهُ وَفَضلًا وَاللَّهُ واسِعٌ عَليمٌ ﴾ [البقرة:268] ﴿ الشَّيطانُ يَعِدُكُمُ الفَقرَ ﴾ يعني يخوّفكم من الفقر إذا أنفقتم في سبيل الله،

﴿ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحشاءِ ﴾ أي بالبخل وعدم إعطاء الزكاة.

ضع هذه الآية أمام عينيك عندما يُخَذِّلُكَ الشيطان عن أي طاعة ويخوفك بعواقب هذه الطاعة. تذكر وعد الشيطان ووعد الله -تعالى - ﴿ وَاللَّهُ يَعِدُكُم مَغفِرَةً مِنهُ وَفَضلًا ﴾.

- 6. ﴿قُل إِن تُخفوا ما فى صُدورِكُم أُو تُبدوهُ يَعلَمهُ اللَّهُ وَيَعلَمُ ما فِى السَّمِاواتِ وَما فِي الأَرضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَديرٌ ﴾ [آل عمران:29].
- 7. ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهِدِ اللَّهِ وَأَيمانِهِم ثَمَنًا قَليلًا أُوليِكَ لا خَلاقَ لَهُم فِي الآخِرَةِ وَلا يُحَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلا يَنظُرُ إِلَيهِم يَومَ القَهُ وَلا يَنظُرُ إِلَيهِم يَومَ القِيامَةِ وَلا يُزكِيهِم وَلَهُم عَذابٌ أَلِيمٌ ﴿ [آل عمران: 77]

روى البخاري في كتاب البيوع (حديث رقم 2088): (عن عبد الله بن أبي أوفى أنَّ رَجلًا أقامَ سِلْعَةً وهو في السوق، فَحَلَفَ باللهِ لقَدْ أُعْظَى بهَا ما لَمْ يُعْط لِيُوقِعَ فِيهَا رَجُلًا مِنَ المُسْلِمِينَ، فَنَزَلَتْ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وأَيْمَانِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾).

8. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الْأَرْضِ فَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم لَكُم مِّنَ الْأَرْضِ فَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم لَكُم مِّنَ الْأَرْضِ فَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِلَكُم مِّنَ الْأَرْضِ فَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ وَاغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيُّ حَمِيدً ﴾ بِآخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ وَاغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيُّ حَمِيدً ﴾ [البقرة:267]

قال القرطبي: قوله تعالى: ﴿وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ أَي لستم بآخذيه في ديونكم وحقوقكم من الناس إلا أن تتساهلوا في ذلك وتتركوا من حقوقكم، وتكرهونه ولا ترضونه. أي: فلا تفعلوا مع الله ما لا ترضونه لأنفسكم.

### الجزء الرابع

1. ﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَى أَحَدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ غَمَّا بِغَمِّ لِّكَيْلاً تَحْزَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ مَا أَصَابَكُمْ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران:153] قال السعدي في تفسيره: (﴿فَأَثَابَكُمْ الْيَ: جازاكم على فعلكم ﴿غَمَّا بِغَيِّراي: غما يَتْبَعُ غمًا، غم بفوات النصر وفوات الغنيمة، وغم بانهزامكم، وغم أنساكم كل غم، وهو سماعكم أن محمدًا عليه قد قُتِل. ولكن الله -بلطفه وحسن نظره لعباده - جعل اجتماع هذه الأمورلعباده المؤمنين خيرا لهم، فقال: ﴿ لِّكَيْلاً تَحْزَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ ﴿ مِن النصر والظفر، ﴿ وَلاَ مَا أَصَابَكُمْ ﴾ من الهزيمة والقتل والجراح، إذا تحققتم أن الرسول الشالم يقتل هانت عليكم تلك المصيبات، واغتبطتم بوجوده المسلى عن كل مصيبة ومحنة، فلله ما في ضمن البلايا والمحن من الأسرار والحكم، وكل هذا صادر

عن علمه وكمال خبرته بأعمالكم، وظواهركم وبواطنكم، ولهذا قال: ﴿وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾).

# 2. ﴿وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا لَّ إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً﴾ [آل عمران:120]

قاعدة التكليف والضمان ذكرها ابن القيم، فمثلًا كلنا يحفظ قول الله تعالى ﴿وَمَن يَتّقِ اللّهَ يَجْعَل لّهُ مَخْرَجًا ﴾، ربما تسأل: ما التكليف في هذه الآية ؟ (تقوى الله)، وما الضمان الذي ضَمِنه الله لعبدِه إذا كلفه ؟ (أن يجعل له مخرجًا وأن يرزقه من حيث لا يحتسب).

وترى مثالًا لهذه القواعد كثيرًا في القرآن، من مثل هذه الآية المذكورة في هذا الموضع ﴿وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كُمْ شَيْعًا﴾، فالله كلّفهم بالصبروالتقوى، وضمن لهم حينئذ أن لا يضرهم كيد أعدائهم شيئًا.

ولابن القيم كلامٌ في الفوائد نفيس في وصف هذه القاعدة، حيث قال: (والله سبحانه قد أمر العبد بأمر وضمن له

ضمانًا، فإن قام بأمره بالنصح والصدق والإخلاص والاجتهاد، فإنه سبحانه ضَمِن الرزق لمن عَبِدَهُ، والنصر لمن توكل عليه واستنصر به، والكفاية لمن كان هو همّه ومراده، والمغفرة لمن استغفره، وقضاء الحواجُ لمن صَدَقَه في طلبها ووثق به وقوي رجاؤه وطمعه في فضله وجوده. فالفَطِن الكيس إنما يهتم بأمره وإقامته وتوفيقه لا بضمانه، فإنه الوفي الصادق، ومن أوفى بعهده من الله. فمن علامات السعادة صرف اهتمامه إلى أمرالله دون ضمانه. ومن علامات علامات الحرمان فراغ قلبه من الاهتمام بأمره وحبه وخشيته والاهتمام بضمانه، والله المستعان).

## 3. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُّضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران:130]

قال ابن عاشور: وحينئة فالحالُ لا تُفِيدُ مفهومًا كَذلك إذْ ليس القصد مِنها التَّقْيِيد بل التشنيعُ، فَلا يقتصر التحريم بهذه الآية عَلى الربا البالغِ أضعافًا كثيرةً، حتى يقولَ قائل: إذا كان الربا أقل مِن ضعف رأس المال فليسَ بمحرَّمٍ،

فليس هذا الحال هو مَصَبَّ النهي عن أكل الرباحتى يتَوَهَّمَ مُتَوَهِّمُ أَنَّهُ إِنْ كَانَ دُونَ الضِعف لم يكن حَرامًا.

#### 4. ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ ﴾ [آل عمران:159].

والمعنى: ما كانت رحمتك بأصحابك الذين تولوا عنك يوم أحدٍ وصبرك عليهم إلا برحمةٍ من الله -عَزَّ وجَلَّ - أن وفقك لهذا.

### 5. ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران:128]

روى مسلم عن أنس رضي الله عنه: (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كُسرت رباعيته يوم أحد، وشُجَ في رأسه، فجعل يسلت الدم عنه، ويقول: «كيف يفلح قوم شجوا نبيهم، وكسروا رباعيته، وهويدعوهم إلى الله؟»، فأنزل الله عزوجل: (لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْء). وروى البخاري مثله.

وسياق هذه الآية من الجزء كما يلي: ﴿لِيَقْطَعَ طَرَفًا مِّنَ الَّذِينَ صَعَادُ اللَّهُ مَنِ الْأَمْرِ كَفَرُوا أَوْ يَكْبِتَهُمْ فَيَنقَلِبُوا خَايِبِينَ ۞ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ

شَىٰءٌ أَوْ يَتُـوبَ عَلَـيْهِمْ أَوْ يُعَـذِّبَهُمْ فَاإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ ﴿ [آل عمران:127\_12].

فالله -عزوجل- ذكر أربع تصاريف قد يصرّف بها أمر هؤلاء، وجعل بين هذه التصاريف الأربعة هذه العبارة المعترضة (لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْء لَا لَوْكُد أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم- ليس إلا مبلّغًا وليس له من الأمر شيء، ولا حتى أن يتوقع أن ينتقم الله له من هؤلاء في الدنيا.

- 6. ﴿ وَلتَكُن مِنكُم أُمَّةُ يَدعونَ إِلَى الخيرِ وَيَامُرونَ بِالمَعروفِ وَيَنهَونَ عَنِ المُنكَرِ وَأُولِيكَ هُمُ المُفلِحونَ ۞ وَلا تَكونوا كَالَّذينَ تَفَرَّقوا وَاختَلفوا مِن بَعدِ ما جاءَهُمُ البَيِّناتُ وَأُولِيكَ لَهُم كَالَّذينَ تَفَرَّقوا وَاختَلفوا مِن بَعدِ ما جاءَهُمُ البَيِّناتُ وَأُولِيكَ لَهُم عَذابٌ عَظيمٌ ﴾ [آل عمران:104-105].
- 7. ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مِّن بَعْضٍ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ﴾ إِيمَانِكُمُ بَعْضُكُم مِّن بَعْضٍ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ﴾ [النساء25].

سمّاهن الله فتياتٍ وليس إماءً وقال عمن يملكهن أهلهن. وفي الحديث: (ولا يَقُلْ أَحَدُكُمْ عَبْدِي أَمَتِي، ولْيَقُلْ فَتايَ فَتايَ فَتايَ غُلامِي) (رواه مسلم).

- 8. ﴿ضِرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ النَّاسِ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأُنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأُنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [آل عمران:112] ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [آل عمران:112] أي: ألزمهم الله الذلة والصغارأينما كانوا فلا يأمنون.
- 9. ﴿يَا أَيُّهَا النّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذَى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ واحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنها زَوجَها وَبَثَ مِنهُما رِجالًا كَثيرًا وَنِساءً وَاتَّقُوا اللَّهَ وَخَلَقَ مِنها زَوجَها وَبَثَ مِنهُما رِجالًا كَثيرًا وَنِساءً وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّهَ عَلَيكُم رَقيبًا ﴾
   اللّذى تَساءَلُونَ بِهِ وَالأُرحامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيكُم رَقيبًا ﴾
   [النساء:١]

- فالله عزّوجل يخبرنا أنه خلق حواء من آدم.
- 10. ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ فَاللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَالسَّتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران:135].
- 11. ﴿ سَنُلقى فَى قُلوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَم يُنَزِّل بِهِ سُلطانًا وَمَأُواهُمُ النَّارُ وَبِئسَ مَثْوَى الظّالِمينَ ﴾ [آل عمران:151]

فالله -تعالى - يخبرنا أنه ألقى هذا الرعب في قلوب الكافرين يوم أحد، بسبب ما اتخذوا من دونه من الأنداد والأصنام (بما أشركوا بِاللَّهِ ما لَم يُنَزِّل بِهِ سُلطانًا ﴾، والباء هنا باء سببية.

12. ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخُوانِهِم إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرضِ أُو كانُوا غُزَّى لَو كانُوا عِندَنا ما ماتُوا وَما قُتِلُوا لِيَجِعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسرَةً في قُلُوبِهِم وَاللَّهُ يُحِيى وَيُميتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعمَلُونَ بَصيرٌ ﴿ [آل عمران:156].

13. ﴿ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيكُم مِن بَعدِ الغَمِّ أَمَنَةً نُعاسًا يَعْشَى طَابِفَةً مِنكُم وَطَابِفَةٌ قَد أَهَمَّتهُم أَنفُسُهُم يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيرَ الْحَقّ ظَنَّ الجاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَل لَنا مِنَ الأَمر مِن شَيءٍ قُل إِنَّ الأَمرَ كُلَّهُ لِلَّهِ يُخفُونَ في أَنفُسِهِم ما لا يُبدونَ لَكَ يَقولونَ لَو كانَ لَنا مِنَ الأَمرِ شَيءٌ ما قُتِلنا هاهُنا قُل لَو كُنتُم في بُيوتِكُم لَبَرَزَ الَّذينَ كُتِبَ عَلَيهِمُ القَتلُ إِلَى مَضاجِعِهِم وَلِيَبتَلِيَ اللَّهُ ما في صُدوركُم وَلِيُمَحِّصَ ما في قُلوبكُم وَاللَّهُ عَليمٌ بِذاتِ الصُّدور ﴾ [آل عمران:154] قال ابن عاشور: ومعنى أهمتهم أنفسهم أي حدثتهم أنفسهم بما يدخل عليهم الهم وذلك بعدم رضاهم بقدر الله ، وبشدة تلهفهم على ما أصابهم وتحسرهم على ما فاتهم مما يظنونه منجيا لهم لو عملوه.

#### الجزء الخامس

1. ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالجِّبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوُلَاءِ أَهْدَىٰ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلًا ۞ أُولَيِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴾ [النساء:51-52]

فهذه الآية كانت في قوم من اليهود يفضّلون الكفارعلى المسلمين بجهلهم، وقلة دينهم، وكفرهم بكتاب الله الذي بأيديهم.

2. ﴿ يُرِيدُ اللّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْ دِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهْ دِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا فَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا فَيُرِيدُ اللّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا في يُرِيدُ اللّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا في يُرِيدُ اللّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا في يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفُ عَنكُمْ وَخُلِقَ الْإِنسَاءَ : 28 ـ 26 ـ [النساء: 28 ـ 26]

يخبرنا الله -تعالى - أنه يُسهّل علينا في أحكام الشرع فيما أمرنا به وما نهانا عنه، وهويعلم -سبحانه - أن الإنسان خلق ضعيفًا يستميله هواه وشهوته، ولا يصبر عن النساء. (مستفاد من تفسير البغوي).

### 3. ﴿ وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُوا مِن دِيَـارِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنْهُمْ ﴾ [النساء:66]

قال ابن كثير: يخبر - تعالى - عن أكثر الناس أنهم لو أُمِروا بما هم مرتكبونه من المناهي لما فعلوه; لأن طباعهم الرديئة مجبولة على مخالفة الأمر، وهذا من علمه - تبارك وتعالى - بما لم يكن لو كان فكيف كان يكون.

# 4. ﴿مَّا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَآمَنتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء:147]

قال القرطبي: استفهام بمعنى التقرير للمنافقين. التقدير: أي منفعة له في عذابكم إن شكرتم وآمنتم؛ فنبه تعالى أنه لا

يعذب الشاكر المؤمن، وأن تعذيبه عباده لا يزيد في ملكه، وتركه عقوبتهم على فعلهم لا ينقص من سلطانه.

- 6. ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَصْفُرُوا فَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَصْلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ۞ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ۞ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ۞ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ صُدُودًا ۞ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ مَعْ فَي اللّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا ۞ ﴿ وَلَا اللّهُ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا ۞ ﴿ وَلَا اللّهُ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا ۞ ﴿ وَلَا اللّهُ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا ۞ ﴿ وَلَا اللّهُ عَى اللّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا ۞ ﴾ وَكَيْفُ وَنَ بِاللّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا ۞ ﴾ [النساء: 60-62].
- 7. ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا ﴾ [النساء:27].

### 8. ﴿إِنَّا أَنزَلنا إِلَيكَ الكِتابَ بِالحَقِّ لِتَحكُم بَينَ النَّاسِ بِما أَراكَ اللَّهُ وَلا تَكُن لِلخابِنينَ خَصيمًا ﴾ [النساء:105].

قال السعدي رحمه الله: (أي لا تخاصم عَن مَن عرفت خيانته، من مدّعٍ ما ليس له، أو منكرٍ حقا عليه، سواء علم ذلك أو ظنه. ففي هذا دليل على تحريم الخصومة في باطل، والنيابة عن المبطل في الخصومات الدينية والحقوق الدنيوية. ويدل مفهوم الآية على جواز الدخول في نيابة الخصومة لمن لم يعرف منه ظلم).

وقد يفهم البعض أن المقصود لا تخاصم الخائنين وتجادلهم، لكن المقصود لا تخاصم من من أجل الخائنين وتجادل عنهم، والدليل قول الله -تعالى - بعدها: ﴿وَلَا تُجُلِدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَغْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يحِبُ مَن كَانَ خَوّانًا أَثِيما ﴾ [سورة النساء 107].

### الجزء السادس

- 1. ﴿قَالَ اللّهُ إِنِّ مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِّ الْمَائدة: 115 أَعَذِّبُهُ عَذَابًا لا أُعَذِّبُهُ أَحَدًا مِّنَ الْعَالَمِينَ ﴾ [المائدة: 115] قال البغوي: وذلك أن بني إسرائيل سألوا الله -تعالى نزول مائدة من السماء، فأخبرهم الله: إن سألتم نزول المائدة فإنه فإنها ستنزل عليكم، ولكن من يكفر بعد نزول المائدة فإنه يعذبه عذابًا لم يعذبه أحدًا من عالم زمانهم.
- 2. ﴿قَالَ اللَّهُ هَلذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِى مِن قَهُمْ قَالَ اللَّهُ هَلذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ رَّضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ۚ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ۚ تَعْلِيمُ ﴾ [المائدة:119]

ومناسبة هذه الآية بما قبلها أن نبي الله عيسى لما قال لربه: ﴿ إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ۖ وَإِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِينُ اللهُ فَا إِنَّهُمْ عَبَادُكَ ۖ وَإِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ ﴾، فقال الله في الآية التي تليها ﴿ قَالَ اللَّهُ هَلذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾، يعني: تكون هذه الأشياء في يوم ينفع الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾، يعني: تكون هذه الأشياء في يوم ينفع

الصادقين في الدنيا صدقهم في الآخرة ، ولو كذبوا ختم الله على أفواههم ونطقت به جوارحهم فافتضحوا (مستفاد من تفسير البغوي).

3. ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ الْمَوْتِ ۗ وَإِنَّمَا تُوفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ۖ فَمَن رُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجُنَّةَ فَقَدْ فَازَ ۗ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ [آل عمران:185]

و(إنما) أداة تفيد الحصر: يعني لن تستوفوا جزاء أعمالكم الا يوم القيامة، إن خيرًا فخير وإن شرًا فشر.

4. ﴿ إِنَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُونَكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِّنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَىٰ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۞ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِن النَّعْمِ حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِن النَّعْمِ عَصْكُم بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَمْا اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَزِينٌ ذُو انتِقَامٍ ﴿ الْمَائدة:94-95]

فالعمل العظيم هنا هو الحج، والتهاون في حرمة صيد البر فله عقوبة شديدة ﴿فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾، وفي الآية التالية قال -سبحانه-: ﴿وَمَـنْ عَادَ فَيَنتقِمُ اللّهُ مِنْهُ ﴾.

5. ﴿ وَهُوَ الَّذِى أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُّخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُّتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُّخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُّتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِّنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا طَلْعِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِّنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ الظُّولُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ أَإِنَّ فِي ذَلِكُمْ وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ أَنْ فِي ذَلِكُمْ لَوَا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ أَإِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَوَا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ أَإِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَلْكُونَ ﴾ [الأنعام:99]

فالشبه إلى حد التطابق الشكلي مع الاختلاف الكبير في الحقائق مظهر آخر من مظاهر القدرة التي يباهي بها الله تعالى. ومثله التطابق في المادة الوراثية مع الاختلاف الكبير في أنواع الخلايا.

قال السعدي: يستدل بها على رحمة الله، وسعة إحسانه وجوده، وكمال اقتداره وعنايته بعباده. ولكن ليس كل أحد يعتبرويتفكروليس كل من تفكر، أدرك المعنى المقصود، ولهذا قيد تعالى الانتفاع بالآيات بالمؤمنين فقال: ﴿إِنَّ فِي وَلهذا قيد تعالى الانتفاع بالآيات بالمؤمنين يحملهم ما معهم ذَلِكم لَآياتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ فإن المؤمنين يحملهم ما معهم من الإيمان، على العمل بمقتضياته ولوازمه، التي منها التفكر في آيات الله، والاستنتاج منها ما يراد منها، وما تدل عليه، عقلا، وفطرة، وشرعا.

6. ﴿وَحَسِبُوا أَلَّا تَكُونَ فِتْنَةٌ فَعَمُوا وَصَمُّوا ثُمَّ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَصَمُّوا ثُمَّ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:71] عَمُوا وَصَمُّوا كَثِيرٌ مِّنْهُمْ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:71] قال ابن عاشور: أي فعلوا ما فعلوا من الفظائع عن تعمد بغرور، لا عن فلتة أو ثائرة نفس حتى ينيبوا ويتوبو.. ﴿أَلَّا بَعْرُونَ فِتْنَةُ ﴾: والمعنى: وظنوا أن الله لا يصيبهم بفتنة في الدنيا جزاء على ما عاملوا به أنبياءهم...فأمنوا عقاب الله في الدنيا بعد أن استخفوا بعذاب الآخرة.....

ودلٌ قوله ﴿وَحَسِبُوا أَلّا تَكُونَ فِتْنَةً﴾ على أنهم لولم يحسبوا ذلك لارتدعوا، لأنهم كانوا أحرص عَلى سلامة الدّنيا منهم على السلامة في الآخرة لانحطاط إيمانهم وضعف يقينهم. وهندا شأن الأمم إذا تطرّق إليها الخِندلان أن يفسد اعتقادهم ويختلط إيمانهم ويصير همّهم مقصوراً على تدبير عاجلتهم، فإذا ظنّوا استقامة العاجلة أغمضوا أعينهم عن الآخرة، فتطلّبوا السلامة من غير أسبابها، فأضاعوا الفوز الأبدي وتعلّقوا بالفوز العاجل فأساؤوا العمل فأصابهم العذابان العاجل بالفتنة والآجل.

7. (لكِنِ الرّاسِخُونَ فِي العِلمِ مِنهُم وَالمُؤمِنونَ يُؤمِنونَ بِما أُنزِلَ عِن الرّاسِخُونَ فِي العِلمِ مِنهُم وَالمُؤمِنونَ يُؤمِنونَ الرّائِكَةَ وَالمُؤتونَ الرّبَكَةَ وَالمُؤمِنونَ اللّبَهِ وَاليَومِ الآخِرِ أُولِيكَ سَنُؤتيهِم أُجرًا عَظيمًا (النساء:162]

لاحظ الآيات التي قبلها:

﴿ يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتَابًا مِّنَ السَّمَاءُ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَىٰ أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ۚ ﴾ [النساء:153]

فهم طلبوا خوارق العادات

ثم بعدها بآيات: ﴿فَبِظُلْمِ مِّنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا ۞ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ أُحِلَّتْ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا ۞ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَحْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ۚ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ نُهُوا عَنْهُ وَأَحْدُنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [النساء: 160-161]

وهذا هو الطمع فيما في أيدي الناس...

ثم بعدها ﴿لَكِنِ الرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ مِنهُم وَالمُؤمِنُونَ﴾ يعني أحوالهم مختلفة عما ذكر من حال عامة أهل الكتاب، فهم: ﴿يُؤمِنُونَ بِما أُنزِلَ إِلَيكَ﴾ دون طلب خوارق.

8. ﴿قَالَ رَجُلانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنعَمَ اللَّهُ عَلَيهِمَا ادخُلُوا عَلَيهِمُ اللَّهُ عَلَيهِمَا ادخُلُوا عَلَيهِمُ اللهِ اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤمِنينَ ﴾ [المائدة:23]

فجاءت كلمة ﴿يَخافونَ﴾ لتوضح لنا أن خوف هذان الرجلان من الله -تعالى - نزعت من قلوبهم هيبة الأعداء من قتال القوم الجبارين، والذين أُمروا بقتالهم برغم خوف بني إسرائيل منهم ﴿وَإِنَّا لَن نَدْخُلَهَا حَتَّىٰ يَخْرُجُوا مِنْهَا﴾.

#### الجزء السابع

# 1. ﴿قَدْ جَاءَكُم بَصَابِرُ مِن رَّبِّكُمْ ۖ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفُسِهِ ۗ وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا ۚ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ [الأنعام:104]

قال ابن عاشور: (وبصائر جمع بصيرة، والبصيرة: العقل الّذي تظهر به المعاني والحقائق، كما أنّ البصرإدراك العين الّذي تتجلّى به الأجسام، وأطلقت البصائر على ما هو سبب فيها).

وقال في موضع آخر: (وإنما جمع «البصائر» لأن القرآن أنواعاً من الهدى على حسب النواحي التي يهدي إليها، من تنوير العقل في إصلاح الاعتقاد، وتسديد الفهم في الدين، ووضع القوانين للمعاملات والمعاشرة بين الناس، والدلالة على طرق النجاح والنجاة في الدنيا، والتحذير من مهاوي الخسران).

2. ﴿ لا يُؤاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغِوِ في أَيمانِكُم وَلكِن يُؤاخِذُكُم بِما عَقَدتُمُ الأَيمانَ فَكَفّارَتُهُ إِطعامُ عَشَرَةٍ مَساكينَ مِن أُوسَطِ ما

تُطعِمونَ أَهليكُم أَو كِسوتُهُم أَو تَحريرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَم يَجِد فَصِيامُ فَلاثَةِ أَيّامٍ ذلِكَ كَفّارَةُ أَيمانِكُم إِذا حَلَفتُم وَاحفَظ وا أَيمانَكُم كَلاثَةِ أَيّامٍ ذلِكَ كَفّارَةُ أَيمانِكُم إِذا حَلَفتُم وَاحفَظ وا أَيمانَكُم كَذلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُم آياتِهِ لَعَلَّكُم تَشكُرونَ ﴿ [المائدة:89] كَذلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُم آياتِهِ لَعَلَّكُم تَشكُرونَ ﴾ [المائدة:89] فهذه نعمة يوضح الله عزوجل طريقة تكفير الإيمان، وهذه النعمة فيها التيسير على المسلمين، يبينها الله للناس لعلهم يشكروه على هذه النعمة.

3. ﴿لَيسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُناحٌ فيما طَعِمُوا إِذَا مَا التَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ التَّقُوا وَآمَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُحسِنِينَ ﴾ [المائدة:93]

قال السعدي: (لمّا نَرَل تحريم الخمروالنهي الأكيد والتشديد فيه، تمنى أناس من المؤمنين أن يعلموا حال إخوانهم الذين ماتوا على الإسلام قبل تحريم الخمروهم يشربونها. فأنزل الله هذه الآية، وأخبرتعالى أنه (لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ الي: حرج وإثم (فِيمَا طَعِمُوا) من الخمروالميسرقبل تحريمهما. ولما كان نفي طعِمُوا) من الخمروالميسرقبل تحريمهما. ولما كان نفي

الجناح يشمل المذكورات وغيرها، قيد ذلك بقوله: ﴿إِذَا مَا التَّقُوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ أي: بشرط أنهم تاركون للمعاصي، مؤمنون بالله إيمانا صحيحا، موجبا لهم عمل الصالحات، ثم استمروا على ذلك. وإلا فقد يتصف العبد بذلك في وقت دون آخر. فلا يكفي حتى يكون كذلك حتى يأتيه أجله، ويدوم على إحسانه، فإن الله يحب المحسنين في عبادة الخالق، المحسنين في نفع العبيد، ويدخل في هذه الآية الكريمة، من طعم المحرم، أو فعل غيره بعد التحريم، ثم اعترف بذنبه وتاب إلى الله، واتقى وآمن وعمل صالحا، فإن الله يغفرله، ويرتفع عنه الإثم في ذلك).

5. ﴿وَهُم يَنهَونَ عَنهُ وَيَناأُونَ عَنهُ وَإِن يُهلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُم وَما يَشعُرونَ﴾ [الأنعام:26]

﴿ وَهُم يَنهُ وِنَ عَنهُ ﴾ أي: ينهون الناس عن اتباع محمد صلى الله عليه وسلم ﴿ وَيَنأُونَ عَنهُ ﴾، أي: يتباعدون عنه بأنفسهم.

- 6. ﴿وَأَنذِر بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحشَرُوا إِلَى رَبِّهِم لَيسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَأَنذِر بِهِ الَّذينَ يَخَافُونَ أَن يُحشَرُوا إِلَى رَبِّهِم لَيسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَلِيُّ وَلا شَفيعٌ لَعَلَّهُم يَتَقُونَ ﴾ [الأنعام:51].
- 7. ﴿فَقُطِعَ دَابِرُ القَومِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ [الأنعام:45]

قال ابن عاشور: ففي المرادِ منها اعْتِباراتُ ثلاثة: أحدُها: أنْ تكونَ تَلْقِينًا لِلرسول والمؤمنين أنْ يَعْمَدُوا الله على نصره رسله وأولياءهم وإهلاكِ الظالمِين، لأنَّ ذلك النصرَ نعمَةُ بإزالة فسادِ كانَ في الأرْضِ، ولأن في تذكيرِ الله النّاسَ به إيماءً إلى ترقّبِ الأسْوةِ بِما حصلَ لمن قبلهم أنْ يَتَرَقّبُ وا نَصْرَ الله كَما نَصَرَ المُؤمنِين من قبلِهم؛ فيكُونُ يَتَرَقّبُ وا نَصْرَ الله كَما نَصَرَ المُؤمنِين من قبلِهم؛ فيكُونُ الحَمْدُ لِلّهِ معدرًا بدلًا من فعلِه، عدلَ عَنْ نَصْبهِ وتَنْكِيرِهِ

إلى رَفْعِهِ وتعْريفه للدَّلالَة على معنى الدَّوامِ والثبات، كَما تَقَدَّمَ في قَوْلِهِ تَعالى ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ في سُورَةِ الفاتِحَةِ.

ثانيها: أنْ يكون (الحَمْدُ لِلَهِ) كِنايَةً عنْ كونِ ما ذُكِرَ قبله نعْمَة من نعَمِ اللَّهِ -تعالى - لِأَنَّ مِن لَوازِمِ الْحَمْدِ أَنْ يَكُونَ عَلى من نعَمِ اللَّهِ -تعالى - لِأَنَّ مِن لَوازِمِ الْحَمْدِ أَنْ يَكُونَ عَلى نعمَة، فَكَأَنَّهُ قِيلَ: فَقُطِعَ دابِرُ القَوْمِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا. وتِلْكَ نعْمَةُ مِن نِعَمِ اللَّهِ تَقْتَضِى حَمْدَهُ.

ثالثها: أنْ يكون إنْشاءُ حمْدِ لِلَّهِ -تعالى - مِن قِبَلِ جَلالِهِ مُسْتَعْمَلًا في التعجيب مِن معامَلة اللَّه -تَعالى - إيّاهم وتدريجِهم في درجاتِ الإمهال إلى أنْ حَقَّ عَليهم العذاب.

#### الجزء الثامن

- 1. (ثُمَّ آتينا موسَى الكِتابَ تَمامًا عَلَى الَّذَى أَحسَنَ وَتَفصيلًا لِكُلِّ شَيءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُم بِلِقاءِ رَبِّهِم يُؤمِنونَ [الأنعام:154]. قيال ابن كثير: (وقوله: ﴿عَلَى الَّذِى أَحْسَنَ ﴾ أي: جزاءً على إحسَانه في العمل، وقيامه بأوامرنا وَطاعتنا).
- 2. ﴿ وَلا تَقرَبوا مالَ اليَتيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحسَنُ حَتِّى يَبلُغَ أَشُدَّهُ وَأُوفُوا الكَيلَ وَالميزانَ بِالقِسطِ لا نُكِيفُ نَفسًا إِلَّا وُسعَها وَإِذا قُلْوهُ وَالميزانَ بِالقِسطِ لا نُكِيفُ نَفسًا إِلَّا وُسعَها وَإِذا قُلتُم فَاعدِلوا وَلَو كانَ ذا قُربي وَبِعَهدِ اللَّهِ أُوفُوا ذلِكُم وَصّاكُم قُلتُم فَاعدِلوا وَلَو كانَ ذا قُربي وَبِعَهدِ اللَّهِ أُوفُوا ذلِكُم وَصّاكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَذَكَّرونَ ﴾ [الأنعام: 152]

﴿لا نُكِلِّفُ نَفسًا إِلّا وُسعَها﴾ جاءت هذه جملة معترضة بين مجموعة الوصايا الربانية بطريقة ملفتة تشعر بضرورة هذا التذكير في هذا الموضع ، حتى تحدث حالة من التوازن المطلوب في كيان الفرد ولا يغلب عليه الخوف المبالغ فيه.

- 3. ﴿ وَلا تَقرَبوا مالَ اليَتيمِ إِلّا بِالّتِي هِيَ أَحسَنُ حَتّى يَبلُغَ أَشُدّهُ وَأُوفُوا الكَيلَ وَالميزانَ بِالقِسطِ لا نُكلِفُ نَفسًا إِلّا وُسعَها وَإِذا قُلْهُ وَأُوفُوا الكَيلَ وَالميزانَ بِالقِسطِ لا نُكلِفُ نَفسًا إِلّا وُسعَها وَإِذا قُلتُم فَاعدِلوا وَلَو كانَ ذا قُربي وَبِعَهدِ اللّهِ أُوفوا ذلِكُم وَصّاكُم قُلتُم فَاعدِلوا وَلَو كانَ ذا قُربي وَبِعَهدِ اللّهِ أُوفوا ذلِكُم وَصّاكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَذَكّرونَ ﴾ [الأنعام: 152].
- 4. ﴿ هَل يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَايِكَةُ أَو يَأْتِى رَبُّكَ أَو يَأْتِى بَعضُ آياتِ رَبِّكَ لا يَنفَعُ نَفسًا إيمانُها لَم آياتِ رَبِّكَ يُومَ يَأْتَى بَعضُ آياتِ رَبِّكَ لا يَنفَعُ نَفسًا إيمانُها لَم تَكُن آمَنَت مِن قَبلُ أُو كَسَبَت في إيمانِها خَيرًا قُلِ انتظِروا إِنّا مُنتَظِرُونَ ﴾ [الأنعام: 158]

قال ابن كثير: (﴿أُو كَسَبَت في إيمانِها خَيرًا ﴾ أي: ولا يقبل منها كسب عمل صالح إذا لم يكن عاملا به قبل ذلك).

5. ﴿ وَكَذلِكَ جَعَلنا فَى كُلِّ قَريَةٍ أَكَابِرَ مُجرِميها لِيَمكُروا فيها وَما يَمكُرونَ إِلّا بِأَنفُسِهِم وَما يَشعُرونَ ﴾ [الأنعام:123] يمكُرونَ إِلّا بِأَنفُسِهِم وَما يَشعُرونَ ﴾ [الأنعام:123] قال البغوي: ﴿ وَكَذلِكَ جَعَلنا فَى كُلِّ قَريَةٍ أَكَابِرَ مُجرِميها ﴾ أي: كما أن فساق مكة أكابرها، كذلك جعلنا فساق كل [قرية]

أكابرها، أي: عظماءها، جمع أكبر، مثل أفضل وأفاضل، وأسود وأساود، وذلك سنة الله -تعالى - أنه جعل في كل قرية أتباع الرسل ضعفاءهم، كما قال في قصة نوح عليه السلام: ﴿قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء:111]، وجعل فساقهم أكابرهم.

6. ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُم آيَةٌ قَالُوا لَن نُؤمِنَ حَتّى نُؤتِى مِثلَ مَا أُوتِى رُسُلُ اللّهِ اللّهُ أَعلَمُ حَيثُ يَجعَلُ رِسَالَتَهُ سَيُصيبُ الّذينَ أَجرَمُوا صَغَارٌ عِندَ اللّهِ وَعَذَابٌ شَديدٌ بِمَا كَانُوا يَمكُرُونَ ﴾ [الأنعام:124] قال السعدي: ﴿ (اللّهُ أَعْلَمُ حَيثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ فيمن علمه قال السعدي: ﴿ (اللّهُ أَعْلَمُ حَيثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ فيمن علمه يصلح لها، ويقوم بأعبائها، وهو متصف بكل خلق جميل، ومتبرئ من كل خلق دنيء، أعطاه الله ما تقتضيه حكمته أصلا وتبعا ).

7. ﴿لَهُم دَارُ السَّلَامِ عِندَ رَبِّهِم وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأنعام:127].

#### 8. ﴿فَأَنْجَيناهُ وَأَهلَهُ إِلَّا امرَأَتَهُ كَانَت مِنَ الغابِرِينَ ﴾ [الأعراف:83]

وذلك أن امرأة لوط لم تكن تمارس الفاشحة ومع ذلك ألحق الله بها العذاب وجعلها من القوم (الغابرين) يعني الهالكين، وذلك لرضاها بالظلم، وكانت تتجسس لهم على لوط وتأتيهم بأخباره.

#### الجزء التاسع

- 1. (الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيِّ اللَّمْعِرُوفِ وَيَنهاهُم عَنِ المُنكِرِ فِي التَّوراةِ وَالإِنجِيلِ يَامُرُهُم بِالمَعروفِ وَيَنهاهُم عَنِ المُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّباتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيهِمُ الخَبايِثَ وَيَضَعُ عَنهُم إِصرَهُم وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّباتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيهِمُ الخَبايِثَ وَيَضَعُ عَنهُم إِصرَهُم وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّباتِ عَلَيهِم فَالَّذِينَ آمَنوا بِهِ وَعَزَرُوهُ وَنصَروهُ وَالطَّعْلالَ الَّتِي كَانَت عَلَيهِم فَالَّذِينَ آمَنوا بِهِ وَعَزَرُوهُ وَنصَروهُ وَالتَّعْروهُ وَنصَروهُ وَالتَّعْروهُ وَنصَروهُ وَالتَّعْلالَ الَّتِي كَانَت عَلَيهِم فَالَّذِينَ آمَنوا بِهِ وَعَزَرُوهُ وَنصَروهُ وَالتَّعْروهُ وَاللَّعْلالَ اللَّتِي كَانَت عَليهِم فَالَّذِينَ آمَنوا بِهِ وَعَزَروهُ وَنصَروهُ وَالتَّعْروهُ وَاللَّعْلالَ اللَّتِي كَانَت عَلَيهِم فَالَّذِينَ آمَنوا بِهِ وَعَزَروهُ وَنصَروهُ وَالتَّعْروهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ المُفلِحونَ ﴾ وَالتَّعْراف: 157].
- 2. ﴿وَاسْأَلُهُم عَنِ القَرِيَةِ الَّتِي كَانَت حَاضِرَةَ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي الشَّبِتِ إِذْ تَأْتِيهِم حَيْتَانُهُم يَومَ سَبِتِهِم شُرَّعًا وَيَومَ لا يَسبِتُونَ لا السَّبِتِ إِذْ تَأْتِيهِم حَيْتَانُهُم يَومَ سَبِتِهِم شُرَّعًا وَيَومَ لا يَسبِتُونَ لا تَأْتِيهِم كَذَلِكَ نَبِلُوهُم بِما كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف:163].
- 3. ﴿ فَخَلَفَ مِن بَعدِهِم خَلَفٌ وَرِثُوا الكِتابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هذَا الأَدنى وَيَقولُونَ سَيُغفَرُ لَنا وَإِن يَأْتِهِم عَرَضٌ مِثلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَم الأَدنى وَيَقولُونَ سَيُغفَرُ لَنا وَإِن يَأْتِهِم عَرَضٌ مِثلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَم يُؤخَذ عَلَيهِم ميثاقُ الكِتابِ أَن لا يَقولُوا عَلَى اللّهِ إِلَّا الحَقّ يُؤخَذ عَلَيهِم ميثاقُ الكِتابِ أَن لا يَقولُوا عَلَى اللّهِ إِلَّا الحَقّ

وَدَرَسوا ما فيهِ وَالدّارُ الآخِرَةُ خَيرٌ لِلَّذينَ يَتَّقونَ أَفَلا تَعقِلونَ ﴾ [الأعراف:169].

4. ﴿كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِن بَيتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ المُؤمِنينَ لَكَارِهُونَ﴾ [الأنفال:5]

قال المبرد: تقديره الأنفال لله وللرسول وإن كرهوا، كما أخرجك ربك من بيتك بالحق وإن كرهوا. وقيل: تقديره المض لأمرالله في الأنفال وإن كرهوا كما مضيت لأمرالله في الخروج من البيت لطلب العيروهم كارهون.

5. ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ موسى إِلَى قَومِهِ غَضِبانَ أَسِفًا قالَ بِئسَما خَلَفتُمونى مِن بَعدى أَعَجِلتُم أَمرَ رَبِّكُم وَأَلقَى الأَلواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخيهِ مِن بَعدى أَعَجِلتُم أَمرَ رَبِّكُم وَأَلقَى الأَلواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخيهِ يَخُرُّهُ إِلَيهِ قالَ ابنَ أُمَّ إِنَّ القَومَ استَضعَفونى وَكادوا يَقتُلونَى فَلا يَجُرُّهُ إِلَيهِ قالَ ابنَ أُمَّ إِنَّ القَومَ استَضعَفونى وَكادوا يَقتُلونَى فَلا تُشَمِت بِيَ الأَعداءَ وَلا تَجَعَلى مَع القومِ الظّالِمينَ ﴾ تشميمت بِيَ الأَعداء وَلا تَجعَلى مَع القومِ الظّالِمينَ ﴾ [الأعراف:150].

6. ﴿قَالُوا أُوذِينَا مِن قَبُلِ أَن تَأْتِيَنَا وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى .6 وَقَالُوا أُوذِينَا مِن قَبُلِ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُم وَيَستَخلِفَكُم فِي الأَرضِ فَيَنظُرَ رَبُّكُم أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُم وَيَستَخلِفَكُم فِي الأَرضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:129]

قال بنو إسرائيل لموسى متضجرين من طول ما مكثوا في عذاب فرعون، وأذيته: ﴿أُوذِينَا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَأْتِينَا ﴾ فإنهم يسوموننا سوء العذاب، يذبحون أبناءنا ويستحيون نساءنا ﴿وَمِنْ بَعْدِ مَا جِعْتَنَا ﴾ كذلك بإعادة القتل علينا.

ومثله قول الله -تعالى - ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَي وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللّهَ عَلَى حَرْفٍ فَا فَا أَصَابَتُهُ فِتْنَةً فَا إِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةً اللّهُ فَي أَصَابَتُهُ فِتْنَةً اللّهُ فَا أَصَابَتُهُ فِتْنَةً اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَا اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

7. وَكَتَبنا لَهُ فِي الأَلواحِ مِن كُلِّ شَيءٍ مَوعِظَةً وَتَفصيلًا لِكُلِّ شَيءٍ مَوعِظةً وَتَفصيلًا لِكُلِّ شَيءٍ فَخُدها بِقُوةٍ وَأُمُر قَومَكَ يَأْخُدوا بِأَحسنِها سَأُريكُم دارَ الفاسِقينَ [ الأعراف: 145].

#### الجزء العاشر

1. ﴿وَأَلَّفَ بَينَ قُلوبِهِم لَو أَنفَقتَ ما فِي الأَرضِ جَميعًا ما أَلَّفتَ بَينَ قُلوبِهِم لَو أَنفَقتَ ما فِي الأَرضِ جَميعًا ما أَلَّفتَ بَينَ قُلوبِهِم وَلكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَينَهُم إِنَّهُ عَزينَ حُكيمٌ ﴾ قُلوبِهِم وَلكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَينَهُم إِنَّهُ عَزينَ حُكيمٌ ﴾ [الأنفال:63].

فهذه الآية في الأوس والخزرج، قال السعدي: (فاجتمعوا وائتلفوا، وازدادت قوتهم بسبب اجتماعهم، ولم يكن هذا بسعي أحد، ولا بقوة غيرقوة الله، فلو أنفقت ما في الأرض جميعا من ذهب وفضة وغيرهما لتأليفهم بعد تلك النفرة والفرقة الشديدة (مَا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ) لأنه لا يقدر على تقليب القلوب إلا الله تعالى).

2. ﴿ وَلَو تَرى إِذ يَتَوَفَّى الَّذينَ كَفَرُوا المَلايِكَةُ يَضرِ بونَ وُجوهَهُم وَأُدبارَهُم وَذوقوا عَذابَ الحَريقِ ﴾ [الأنفال:50].

- 3. ﴿ وَإِن يُريدوا أَن يَخدَعوكَ فَإِنَّ حَسبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذي أَيَّـدَكَ بِنَصرِهِ وَبِالمُؤمِنينَ ﴾ [الأنفال: 62].
- 4. ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ المُؤمِنينَ عَلَى القِتالِ إِن يَكُن مِنكُم عِنكُم عِشرونَ صابِرونَ يَغلِبوا مِائتَينِ وَإِن يَكُن مِنكُم مِائةٌ يَغلِبوا أَلفًا مِنَ الَّذينَ كَفَروا بِأَنَّهُم قَومٌ لا يَفقَهونَ ﴾ [الأنفال:65].
- 5. (ما كانَ لِأَهلِ المَدينَةِ وَمَن حَولَهُم مِنَ الأَعرابِ أَن يَتَخَلَّفوا عَن رَسولِ اللّهِ وَلا يَرغَبوا بِأَنفُسِهِم عَن نَفسِهِ ذلِكَ بِأَنّهُم لا يُصيبُهُم ظَمَأُ وَلا نَصَبُ وَلا يَخمَصَةُ في سَبيلِ اللّهِ وَلا يَطَعُونَ مَوطِئًا يَغيظُ الكُفّارَ وَلا يَنالونَ مِن عَدُوٍّ نَيلًا إِلّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صالِحُ إِنَّ اللّهَ لا يُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ ﴾ [التوبة:120] صالِحُ إِنَّ اللّهَ لا يُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ ﴾ [التوبة:100] قال الحسن: لا يرغبوا بأنفسهم أن يصيبهم من الشدائد فيختاروا الخفض والدعة، ورسول الله صلى الله عليه وسلم في مشقة السفر ومقاساة التعب.

6. ﴿وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلا تَنازَعُوا فَتَفَشَّلُوا وَتَدَهَبَ رِيحُكُم وَاصِيرُوا إِنَّ اللّهَ مَعَ الصّابِرِينَ ﴾ [الأنفال:46]
قال السعدي: (قوله -تعالى - ﴿وَلَا تَنَازَعُوا ﴾ تنازعا يوجب تشتت القلوب وتفرقها، ﴿فَتَفْشَلُوا ﴾ أي: تجبنوا ﴿وَتَدُهُبَ رِيحُكُمْ ويرفع ما وعدتم به من النصر على طاعة الله ورسوله).

7. ﴿ لَو كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قاصِدًا لَا تَبَعوكَ وَلَكِن بَعُدَت عَلَيهِمُ الشُّقَةُ وَسَيَحلِفونَ بِاللَّهِ لَو استَطَعنا لَخَرَجنا مَعَكُم يُعلِكُونَ أَنفُسَهُم وَاللَّهُ يَعلَمُ إِنَّهُم لَكَاذِبونَ ﴾ [التوبة:42] يُهلِكُونَ أَنفُسَهُم وَاللَّهُ يَعلَمُ إِنَّهُم لَكَاذِبونَ ﴾ [التوبة:42] قال البغوي: قوله -تعالى - ﴿ لَو كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا ﴾ ، أي : لوكان ما تدعون إليه المنافقين غنيمة قريبة المتناول ، ﴿ وَسَفَرًا قاصِدًا ﴾ أي قريبا هينا ، ﴿ لَا تَبَعوكَ ﴾ لخرجوا معك ، ﴿ وَلَكِن بَعُدَت عَلَيهِمُ الشُقَةُ ﴾ أي : المسافة ، والشقة : السفر البعيد.

- 8. ﴿ وَالمُؤمِنونَ وَالمُؤمِناتُ بَعضُهُم أُولِياءُ بَعضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعروفِ وَيُطيعونَ وَيَنهَونَ عَنِ المُنكِرِ وَيُقيمونَ الصَّلاةَ وَيُؤتونَ الزَّكاةَ وَيُطيعونَ اللَّهَ وَينهَونَ الزَّكاةَ وَيُطيعونَ اللَّهَ وَرَسولَهُ أُوليِكَ سَيرَحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزيزُ حَكيمٌ ﴾ اللَّهَ وَرَسولَهُ أُوليِكَ سَيرَحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزيزُ حَكيمٌ ﴾ [التوبة: 71].
- 9. ﴿ وَمِنهُم مَن عَاهَدَ اللَّهَ لَيِن آتانا مِن فَضِلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ فَلَمَّا آتَاهُم مِن فَضِلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُم مِن الصَّالِحِينَ ﴿ فَلَمَّا آتَاهُم مِن فَضِلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوا وَهُم مِن الصَّالِحِينَ ﴿ فَلَمَ اللَّهُ مَا وَعَدُونُ فَا عَقَبَهُم نِفَاقًا فَى قُلُوبِهِم إلى يَومِ يَلقَونَهُ بِمَا أَخْلَفُوا مُعرضونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [التوبة: 75-77]. اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [التوبة: 75-77].
- 10. ﴿ وَمِنهُ مُ الَّذِينَ يُؤذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُو أُذُنُ قُل أُذُنُ خَيرٍ لَكُم يُؤمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤمِنُ لِلمُؤمِنينَ وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَالَّذِينَ يَؤُمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤمِنُ لِلمُؤمِنينَ وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَالَّذِينَ يَؤُدُونَ رَسُولَ اللَّهِ لَهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: 61] قال ابن عاشور والإيمان للمؤمنين تصديقهم في ما يخبرونه، قال ابن عاشور والإيمان للمؤمنين تصديقهم في ما يخبرونه، يقال: آمن لفلانٍ بِمَعْنى صدَّقَه، ولِذلك عُدِّيَ باللَّامِ دون الباءِ كَما في قوله تَعالى حكاية عن إخوة يوسف: ﴿ وَمِا لَابَاءِ كُما فِي قوله تَعالى حكاية عن إخوة يوسف: ﴿ وَمِا

أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا ولَوْ كُنّا صَادِقِينَ ﴿ [يوسَف: 17] فتصديقه إيّاهم لأنّهم صادقون لا يكذبونَ ؛ لأنّ الإيمانَ وازعُ لَهم عنْ أَنْ يُخْبِرُوهُ الكذب، فكَما أنّ الرسول لا يؤاخذ أحدًا بخبر الكاذب فهو يُعامِل الناس بشهادة المؤمنين، فقوله: ﴿ ويُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ثناءُ عليه بِذَلِكَ يتضمّن الأمربه، فهو ضد قَوْلِهِ: للمُؤْمِنِينَ ﴾ ثناءُ عليه بِذَلِكَ يتضمّن الأمربه، فهو ضد قَوْلِهِ: (يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جاءَكم فاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحجرات: 6].

11. ﴿ وَمِنهُ مُ الَّذِينَ يُؤذُونَ النَّبِيّ وَيَقُولُونَ هُوَ أُذُنُ قُل أُذُنُ خَيرٍ لَكُم يُؤمِنُ بِاللّهِ وَيُؤمِنُ لِلمُؤمِنِينَ وَرَحَمَةٌ لِلّذِينَ آمَنوا مِنكُم وَالّذينَ يُؤمِنُ بِاللّهِ وَيُؤمِنُ لِلمُؤمِنِينَ وَرَحَمَةٌ لِلّذينَ آمَنوا مِنكُم وَالّذينَ يُؤذُونَ رَسُولَ اللّهِ لَهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: 61] قال السعدي: قول - تعالى - ﴿ وَيَقُولُونَ هُو أُذُنُ ﴾ يعني كان يقول المنافقون عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنه يقبل كل ما يقال له ، لا يميزبين صادق وكاذب، فرد الله عليهم ﴿ قُل أُذُنُ خَيرٍ لَكُم ﴾ أي: يقبل من قال له خيرا وصدقًا. وأما

إعراضه وعدم تعنيفه لكثيرمن المنافقين المعتذرين بالأعذار الكذب، فلسعة خلقه، وعدم اهتمامه بشأنهم. قال ابن عاشور: وجُمْلَةُ ﴿قُلْ أُذْنُ خَيْرٍ لَكُمْ ﴾ جُمْلَةُ قُلْ مَسْتَأْنَفَةُ اسْتِئْنافًا ابْتِدائِيًّا، عَلى طَرِيقَةِ المُقاوَلَةِ مُسْتَأْنَفَةُ اسْتِئْنافًا ابْتِدائِيًّا، عَلى طَرِيقَةِ المُقاوَلَةِ والمُحاوَرَةِ، لِإبْطالِ قَوْلِهِمْ بِقَلْبِ مَقْصِدِهِمْ إغاظةً لَهم، وهو مِنَ الأُسْلُوبِ الحَكِيمِ الَّذِي يَحْمِلُ وَيَه المُخاطَبُ كَلامَ المُتَكلِّمِ عَلى غَيْرِما يُرِيدُهُ، تَنْبِيهًا لَهُ غَلى أَنَّهُ الأَوْلى بأَنْ يُراد.

12. ﴿ الآنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُم وَعَلِمَ أَنَّ فيكُم ضَعفًا فَإِن يَكُن مِنكُم أَلفُ يَعْلِبوا مِنكُم مِنكُم مِنكُم أَلفُ يَعْلِبوا مِنكُم مِنكُم أَلفُ يَعْلِبوا أَلفَينِ بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصّابِرينَ ﴾ [الأنفال:66] أَلفَينِ بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصّابِرينَ ﴾ [الأنفال:66] (يمكن أن نفهم معنى ﴿ وَعَلِمَ ﴾ أو ﴿ لنعلم المعنى أن الله أبدى وأظهر ما كان يكنه من علمه الخاص الذي لم يطلع عليه رسول فاستبدل بالأمرأمرا. والذي يؤيد هذا الفهم وليس كما يتوهمه البعض من أن الله لم يكن يعلم ثم يحصل له

العلم بعد ذلك، وإنما يراد به التمييزوالإظهاروالذي يؤيد إرادة ذلك

ويمكن فهم هذه الآية بفهم الآيتين القادمتين، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللّهِ وَلَبِن جَاءَ نَصْرٌ مِّن رّبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أُولَيْسُ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ ﴾ مَعَكُم أُولَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ ﴾ [العنكبوت: 9]

فإن الآية بعد أن صرحت أن الله تعالى أعلم بما في صدور العالمين قالت:

﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَافِقِينَ ﴾ [العنكبوت:10] مما يكشف كشفا قطعيا عن أن المراد من قوله ﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ اللّهُ ﴾ ليس هو العلم بعد الجهل وإلا فكيف يكون أعلم بما في صدور العالمين ثم يقول في ذات الوقت أنه لا يعلم بالمؤمنين والمنافقين وأنه يبتليهم حتى يحصل له العلم.

وكذلك يمكن التأييد بقوله تعالى:

﴿ وَلِيَبْتَلِى اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [آل عمران:154]

فقد أفادت الآية أنه يبتلي ما في صدورهم وهو من مكنون الغيب، ثم الغيب ويمحص ما في قلوبهم وهو من مكنون الغيب، ثم يقول أنه (عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ) فإذا كان يعلم ما في صدورهم فلماذا الابتلاء والتمحيص لولم يكن الغرض منه التمييز والإظهار، وليس تحصيل العلم لأنه صرح في ذيل الآية أنه (عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ). [مستفاد من موقع الرد على الإلحاد].

13. ﴿ وَعَدَ اللَّهُ المُؤمِنينَ وَالمُؤمِناتِ جَنّاتٍ تَجرى مِن تَحتِهَا الأَنهارُ خَالِدِينَ فيها وَمَساكِنَ طَيِّبَةً في جَنّاتِ عَدنٍ وَرِضوانُ مِنَ اللَّهِ خَالِدِينَ فيها وَمَساكِنَ طَيِّبَةً في جَنّاتِ عَدنٍ وَرِضوانُ مِنَ اللَّهِ أَكْبِرُ ذَلِكَ هُوَ الفَوزُ العَظيمُ [التوبة: 7].

14. ﴿قُل هَل تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَّا إِحدَى الْحُسنَيَينِ وَنَحَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُم أَن يُصِيبَكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِن عِندِهِ أُو بِأَيدينا فَتَرَبَّصُوا إِنّا مَعَكُم مُتَرَبِّصُونَ﴾ [التوبة:52].

### الجزء الحادي عشر

- 1. ﴿ وَإِن يَمسَسكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِن يُرِدكَ بِخَيرٍ فَلا رَادٌ لِفَضلِهِ يُصيبُ بِهِ مَن يَشاءُ مِن عِبادِهِ وَهُوَ الغَفورُ الرَّحيمُ ﴾ رادٌ لِفَضلِهِ يُصيبُ بِهِ مَن يَشاءُ مِن عِبادِهِ وَهُوَ الغَفورُ الرَّحيمُ ﴾ [يونس:107].
- 2. ﴿لَقَد جَاءَكُم رَسُولٌ مِن أَنفُسِكُم عَزِيزٌ عَلَيهِ مَا عَنِتُم حَرِيصٌ عَلَيكُم بِالمُؤمِنينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ﴾ [التوبة:128]

فقد جاء في تفسير الطبري: (قال أبو جعفر: وأولى القولين في ذلك بالصواب، قولُ ابن عباس. وذلك أن الله عمَّ بالخبر عن نبيّ الله أنه عزيز عليه ما عنتَ قومَه, ولم يخصص أهل الإيمان به. فكان صلى الله عليه وسلم [كما جاء الخبرُ من] الله به، عزيزُ عليه عَنتُ جمعهم.

فإن قال قائل: وكيف يجوزأن يوصف صلى الله عليه وسلم بأنه كان عزيزًا عليه عنت جميعهم، وهويقتل كفارَهم، ويسبي ذراريَّهم، ويسلبهم أموالهم؟

قيل: إن إسلامهم، لوكانوا أسلموا، كان أحب إليه من إقامتهم على كفرهم وتكذيبهم إياه، حتى يستحقوا ذلك من الله. وإنما وصفه الله جل ثناؤه بأنه عزيز عليه عنتهم, لأنه كان عزيزًا عليه أن يأتوا ما يُعنتهم، وذلك أن يضلُّوا فيستوجبوا العنت من الله بالقتل والسبي).

- 3. ﴿ لا يَزالُ بُنيانُهُمُ اللَّذِي بَنَوا رِيبَةً في قُلوبِهِم إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلوبُهُم وَاللَّهُ عَليمٌ حَكيمٌ ﴾ [التوبة:110]

  أي أن بنيانهم للمسجد الضرار أورث شكًا ونفاقًا في قلوبهم.
- 4. ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِم خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّعًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبِهِم عَلَيهِم إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبِ عَلَيهِم إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة:102].

5. ﴿ لا تَقُم فيهِ أَبَدًا لَمَسجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقوى مِن أُوَّلِ يَومٍ أَحَقُّ أَن تَقُم فيهِ فيهِ رِجالٌ يُحِبّونَ أَن يَتَطَهَّروا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِرينَ ﴾ أَن تَقومَ فيهِ فيهِ رِجالٌ يُحِبّونَ أَن يَتَطَهَّروا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِرينَ ﴾ [التوبة:108]

جاء في تفسير البغوي: (﴿لا تَقُم فيهِ أَبَدًا﴾ قال ابن عباس:
"لا تصل فيه" منع الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يصلي في مسجد الضرار).

﴿وَأُمَّا الَّذِينَ فِي قُلوبِهِم مَرَضٌ فَزادَتهُم رِجسًا إِلَى رِجسِهِم وَماتوا وَهُم كَافِرونَ ﴿ [التوبة:125]

جاء في تفسير الطبري: (﴿وَأَمَّا الَّذِينَ فَى قُلُوبِهِم مَرَضٌ﴾, نفاق وشك في دين الله, فإن السورة التي أنزلت = (زادتهم رجسًا إلى رجسهم)، وذلك أنهم شكوا في أنها من عند الله, فلم يؤمنوا بها ولم يصدقوا, فكان ذلك زيادة شكّ حادثةً في تنزيل الله، لزمهم الإيمان به عليهم، بل ارتابوا بذلك, فكان ذلك زيادة نَتْنِ من أفعالهم).

- 7. ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلَّ قَومًا بَعدَ إِذ هَداهُم حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَا يَتَّقُونَ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيءٍ عَليمٌ ﴾ [التوبة:115].
- 8. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلا يَقْرَبُوا المَسجِدَ الْحَرامَ بَعدَ عامِهِم هذا وَإِن خِفتُم عَيلَةً فَسَوفَ يُغنيكُمُ اللَّهُ مِن فَضلِهِ إِن شَاءَ إِنَّ اللَّهَ عَليمٌ حَكيمٌ ﴾ [التوبة:28] فَضلِهِ إِن شَاءَ إِنَّ اللَّهَ عَليمٌ حَكيمٌ ﴾ [التوبة:28] قال البيضاوي: (قيده بالمشيئة لتنقطع الآمال إلى الله تعالى ولِيننبِّه على أنه تعالى متفضلُ في ذلك وأن الغنى الموعود يكون لبعضٍ دون بعض وفي عامٍ دون عام).
- 9. ﴿ وَلَو أَرادُوا الْخُروجَ لَأَعَدُوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كَرِهَ اللَّهُ انبِعاتَهُم فَتَبَّطَهُم وَقيلَ اقعُدوا مَعَ القاعِدينَ ﴾ [التوبة:46].
- 10. ﴿أَجَعَلتُم سِقايَةَ الحَاجِّ وَعِمارَةَ المَسجِدِ الْحَرامِ كَمَن آمَـنَ بِاللَّهِ وَاللَّهُ لا وَاللَّهُ لا يَستَوونَ عِنـدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَستَوونَ عِنـدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَستَوونَ عِنـدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهدِى القَومَ الظّالِمينَ ﴾ [التوبة:19]

قال السعدي في تفسيره: (لما اختلف بعض المسلمين، أو بعض المسلمين وبعض المشركين، في تفضيل عمارة بعض المسجد الحرام، بالبناء والصلاة والعبادة فيه وسقاية الحاج، على الإيمان بالله والجهاد في سبيله، أخبرالله تعالى بالتفاوت بينهما، فقال: ﴿أَجَعَلتُم سِقايَةَ الحاجّ وَعِمارةَ المَسجِدِ الحرام كَمَن آمَنَ بِاللّهِ وَاليَومِ الآخِرِ وَجاهَد في سَبيلِ المَسجِدِ الحرام كَمَن آمَنَ بِاللّهِ وَاليَومِ الآخِرِ وَجاهَد في سَبيلِ اللّهِ لا يَستَوونَ عِندَ اللّهِ ﴾.

فالجهاد والإيمان بالله أفضل من سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام بدرجات كثيرة، لأن الإيمان أصل الدين، وبه تقبل الأعمال، وتزكو الخصال).

فكان هذا ردُّ من الله تعالى على من يفاضل بين عمارة المسجد الحرام والإيمان بالله، فكيف بمن يفاضل بين الإيمان بالله وأعمال دون ذلك بكثير؟!

11. ﴿مَا كَانَ لِأَهْلِ المَدينَةِ وَمَن حَولَهُم مِنَ الأَعرابِ أَن يَتَخَلَّفُوا عَن رَسُولِ اللَّهِ وَلا يَرغَبُوا بِأَنفُسِهِم عَن نَفسِهِ ذلِكَ بِأَنَّهُم لا يُصيبُهُم

ظَمَأُ وَلا نَصَبُ وَلا مَخْمَصَةٌ فى سَبيلِ اللّهِ وَلا يَطَعُونَ مَوطِعًا يَغيظُ الكُفّارَ وَلا يَنالُونَ مِن عَدُوٍّ نَيلًا إِلّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ يَغيظُ الكُفّارَ وَلا يَنالُونَ مِن عَدُوٍّ نَيلًا إِلّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَالِحٌ إِنَّ اللّهَ لا يُضيعُ أَجرَ المُحسِنينَ ﴾ [التوبة:120] فالله عزّوجلٌ عدد بعض المشاق التي يبلغها المجاهد في سبيل الله ﴿لا يُصيبُهُم ظَمَأُ ﴾ يعني عطش ، ﴿وَلا نَصَبُ ﴾ أي سبيل الله ﴿لا يُصيبُهُم ظَمَأُ ﴾ يعني عطش ، ﴿وَلا نَصَبُ ﴾ أي تعب ، ﴿وَلا فَحَمَصَةٌ ﴾ أي مجاعة ، ﴿في سَبيل اللهِ ﴾.

فكل هذه المشاق التي تكون في سبيل الله يثاب المرء عليها لشرف الغاية منها ﴿إِلَّا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صالِحُ ﴿، وزيادةُ ﴿ عَمَلٌ صالِحُ ﴾ لتأكيد الإثابة على هذه الأعمال.

12. ﴿ وَإِن يَمسَسكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُـوَ وَإِن يُـرِدكَ بِخَيرٍ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُـوَ وَإِن يُـرِدكَ بِخَيرٍ فَلا رَادَّ لِفَضلِهِ يُصيبُ بِـهِ مَـن يَشـاءُ مِـن عِبـادِهِ وَهُـوَ الغَفـورُ الرَّحيمُ ﴾ [يونس:107].

- 13. ﴿ فَإِن كُنتَ فَى شَكِّ مِمّا أَنزَلنا إِلَيكَ فَاسأَلِ الَّذينَ يَقرَءُونَ الْكِتابَ مِن قَبلِكَ لَقَد جاءَكَ الحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكونَنَّ مِنَ الكِتابَ مِن قَبلِكَ لَقَد جاءَكَ الحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكونَنَّ مِنَ المُمتَرينَ ﴾ [يونس:94].
- 14. ﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنيا كَمَاءٍ أَنزَلناهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاختَلَطَ بِهِ نَباتُ الأَرضِ مِمّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنعامُ حَتّى إِذَا أَخَذَتِ الأَرضُ زُخرُفَها وَازَّيَّنَت وَظَنَّ أَهلُها أَنَّهُم قادِرونَ عَلَيها أَتاها أَمرُنا لَيلًا أَو نَهارًا فَجَعَلناها حَصيدًا كَأَن لَم تَعْنَ بِالأَمسِ كَذلِكَ نُفَصِّلُ الآياتِ فَجَعَلناها حَصيدًا كَأَن لَم تَعْنَ بِالأَمسِ كَذلِكَ نُفَصِّلُ الآياتِ لِقَومٍ يَتَفَكّرونَ ﴾ [يونس:24].
- 15. ﴿ سَيَحلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُم إِذَا انقَلَبتُم إِلَيهِم لِثُعرِضُوا عَنهُم فَأُعرِضُوا عَنهُم وَمَأُواهُم جَهَنَّمُ جَزاءً بِما كانوا يَكُسِبونَ ﴾ [التوبة:95].
- 16. ﴿لا يَزالُ بُنيانُهُمُ الَّذي بَنَوا رِيبَةً في قُلوبِهِم إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلوبُهُم وَاللَّهُ عَليمٌ حَكيمٌ﴾ [التوبة:110]

قال ابن عاشور في تفسيرة: (وقَولُهُ: ﴿إِلَّا أَنْ تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ استثناء تَهَكُّمِيُّ. وهو مِن قَبيل تَأكيدِ الشَّيْء بما يشبه ضدّه كَقولهِ - تَعالى: ﴿ولا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتّى يَلِجَ الْجَمَلُ في سَمِّ كَقولهِ - تَعالى: ﴿ولا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتّى يَلِجَ الْجَمَلُ في سَمِّ الْخِياطِ ﴾ [الأعراف:40]، أَيْ يَبْقى ريباة أبدًا إلَّا أَنْ تُقَطّعَ قلوبهم مِنهم وما هي بمُقَطَّعَةٍ).

وقد قيل في تفسيرها أيضا أقوال وجيهة منها أن التقطع جاء بمعنى الندم الشديد (قاله السعدي)، وقيل بأنه الموت (تفسيرابن كثير)،

- 17. ﴿ وَمَا يَتَبِعُ أَكْثَرُهُم إِلَّا ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِّ شَيعًا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِ شَيعًا إِنَّ الطَّنَّ لَا يَعنى مِنَ الْحَقِ شَيعًا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِ شَيعًا إِنَّ الطَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِ شَيعًا إِنَّ الطَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِ شَيعًا إِنَّ الطَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِي شَيعًا إِنَّ الطَّنَّ لَا يُعنى مِنَ الْحَقِي
- 18. ﴿قُلِ انظُروا ماذا فِي السَّماواتِ وَالأَرضِ وَما تُغنِي الآياتُ وَالنُّذُرُ عَن قَومٍ لا يُؤمِنونَ ﴾ [يونس:101].

19. ﴿ بَلَ كَذَّبُوا بِمَا لَم يُحيطوا بِعِلمِهِ وَلَمّا يَأْتِهِم تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ اللَّالِمِينَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم فَانظُر كَيفَ كَانَ عاقِبَةُ الظّالِمِينَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم فَانظُر كَيفَ كَانَ عاقِبَةُ الظّالِمِينَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم فَانظُر كَيفَ كَانَ عاقِبَةُ الظّالِمِينَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم فَانظُر كَيفَ اللَّالِمِينَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم فَانظُر كَيفَ اللَّالِمِينَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم فَانظُر كَيفَ اللَّالِمِينَ اللَّذِينَ عَلَيْنَ عاقِبَةُ الطَّالِمِينَ اللَّذِينَ عَلَيْنَ عاقِبَ اللَّهُ اللَّلْمِينَ اللَّذِينَ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَاقِبُ لَكُولِكُ كَنْ تَعَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَاقِبَ اللَّلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَالِ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَ عَلِيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَانِ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَىٰ عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلِي عَلَيْنَ عَلْمُ عَلِي عَلَيْنَ

## الجزء الثانى عشر

- 1. ﴿وَجاءَهُ قَومُهُ يُهرَعُونَ إِلَيهِ وَمِن قَبلُ كانوا يَعمَلُونَ السَّيِّعَاتِ قالَ يَا قَومُ هُو لَا يَعمَلُونَ السَّيِّعَاتِ قالَ يَا قَومِ هؤُلاءِ بَناتى هُنَّ أَطهَرُ لَكُم فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلا تُخزونِ فى ضَيفى أَليسَ مِنكُم رَجُلُ رَشيدُ ﴾ [هود:78].
- 2. ﴿وَيا قَومِ لا أَسَأَلُكُم عَلَيهِ مالًا إِن أَجرِىَ إِلّا عَلَى اللّهِ وَما أَنا بِطارِدِ الّذينَ آمَنوا إِنّهُم مُلاقو رَبِّهِم وَلكِنّي أَراكُم قَومًا تَجهَلونَ ﴾ [هود:29].
- 3. ﴿أُم يَقُولُونَ افتراهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفتَرَياتٍ وَادعُوا مَنِ استَطَعتُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُم صادِقينَ ﴾ [هود:13] قال ابن عاشور في تفسيره: (ومعنى ﴿مُفترَياتٍ ﴾ أنها مفتريات المعاني كما تزعمون على القرآن أي بمثل قصص أهل الجاهلية وتكاذيبهم. وهذا من إرخاء العنان والتسليم الجدلي ، فالمماثلة في قوله ﴿مِثلِهِ ﴾ هي المماثلة في بلاغة الكلام

وفصاحته لا في سداد معانيه . قال علماؤنا : وفي هذا دليل على أن إعجازه وفصاحته بقطع النظرعن علوّ معانيه وتصديق بعضه بعضًا).

4. ﴿ فَقَالَ الْمَلَأُ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا نَرِاكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنا وَمَا نَرى لَكُم وَمَا نَرِى لَكُم عَلَيْنا مِن فَضلٍ بَل نَظُنُّكُم كَاذِبِينَ ۞ قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيتُم إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَبِّي وَآتاني رَحْمَةً مِن عِندِهِ فَعُمِّيَت عَلَيكُم كَاذِبِينَ ۞ قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيتُم إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَبِّي وَآتاني رَحْمَةً مِن عِندِهِ فَعُمِّيَت عَلَيكُم أَنْتُم لَهَا كَارِهُونَ ﴾ [هود:27-28].

5. ﴿قالوا يا صالِحُ قَد كُنتَ فينا مَرجُواً قَبلَ هذا أَتنهانا أَن نَعبُدَ ما يَعبُدُ آباؤُنا وَإِنّنا لَفي شَكِّ مِمّا تَدعونا إِلَيهِ مُريبٍ ﴾ [هود:62] ﴿قالوا يا شُعَيبُ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَترُكَ ما يَعبُدُ آباؤُنا أَو أَن نَعرُكَ ما يَعبُدُ آباؤُنا أَو أَن نَعرَكَ ما يَعبُدُ آباؤُنا أَو أَن نَعرَكُ مَا يَعبُدُ آباؤُنا أَن مَا قبلهُ على قال القرطبي: )وأحسنُ من هذَا كلهِ، وَيَدلُ مَا قبلهُ على صحَّتهِ، أَي إِنَّكَ أَنتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ حَقًّا، فَكَيفَ تَأْمُرُنَا أَن

نَتركَ مَا يَعبُدُ آبَاؤُنَا! وَيَدُلُّ عَلَيهِ. "أَصَلاتُكَ تَأْمرُكَ أَن نَترُكَ مَا يَعبُدُ آبَاؤُنا" أَنكَرُوا لَمَّا رَأُوا مِن كَثرَةِ صلَاتهِ وَعبَادَتهِ، وَأَنَّهُ مَا يَعبُدُ آباؤُنا" أَنكُرُوا لَمَّا رَأُوا مِن كَثرَةِ صلَاتهِ وَعبَادَتهِ، وَأَنَّهُ حَليمُ رَشيدٌ بِأَن يَعبُدُ آبَاؤُهُم، حَليمُ رَشيدٌ بِأَن يَعبُدُ آبَاؤُهُم، وَبَعدَهُ أَيضًا مَا يَدُلُّ عليهِ. ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلى بَيّنَةٍ وَبَعدَهُ أَيضًا مَا يَدُلُّ عليهِ. ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلى بَيّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَرَزقَني مِنْ هُ رِزْقاً حَسَنا ﴾ أي أفلَا أنهاكُم عن الضرر رَبّي وَرَزقني مِنْ هُ رِزْقاً حَسَنا ﴾ أي أفلَا أنهاكُم عن الضراك ؟ وهذا كله يدل عَلَى أنهم قالُوهُ عَلَى وجه الحقيقة، وأنه اعتِقادُهم فيهِ).

وقد قيل في تفسيرها أيضا أنها قيلت على وجه الاستهزاء والسخرية.

## 6. (اقتُلوا يوسُفَ أُو اطرَحوهُ أُرضًا يَخلُ لَكُم وَجهُ أَبيكُم وَتَكونوا مِن بَعدِهِ قَومًا صالحِينَ (يوسف: 9]

قال السعدي في تفسيره: (﴿وَتَكُونُوا مِن بَعدِهِ أَي: من بعد هذا السنيع ﴿قَوْمًا صَالِحِينَ ﴾ أي: تتوبون إلى الله، وتستغفرون من بعد ذنبكم. فقدموا العزم على التوبة قبل صدور الذنب

منهم تسهيلا لفعله، وإزالة لشناعته، وتنشيطا من بعضهم لبعض).

7. ﴿قَالَ مَا خَطِبُكُنَّ إِذَ رَاوَدَتُنَّ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قُلْنَ حَاشَ لِلَّهِ مِن سَوْءٍ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الآنَ حَصَحَصَ الْحَقُ أَنَا رَاوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصّادِقينَ ﴾ [يوسف:51] فعزة نفس يوسف ورفضه الخروج إلا بعد ظهور براءته كان من أسباب زيادة ثقة الملك به والذي استقصى الأمر ثم جمع النسوة فقال ﴿مَا خَطبُكُنَّ إِذَ رَاوَدَتُنَّ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ ﴾.

#### الجزء الثالث عشر

- 1. ﴿قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدنا مَتَاعَنا عِندَهُ إِنَّا إِذًا لَا مَن وَجَدنا مَتَاعَنا عِندَهُ إِنَّا إِذًا لَطَالِمونَ ﴾ [يوسف: 79] فلم يقل إلا من سَرَقَ متاعنا تحرزا من الكذب.
- 2. ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيهِ عَلَى العَرشِ وَخَرّوا لَهُ سُجَّدًا وَقالَ يا أَبَتِ هذا تَأُويلُ رُوْياى مِن قَبلُ قَد جَعَلَها رَبِّي حَقًّا وَقَد أَحسَنَ بِي إِذ أَخرَجَني رُوْياى مِن قَبلُ قَد جَعَلَها رَبِّي حَقًّا وَقَد أَحسَنَ بِي إِذ أَخرَجَني مِنَ السِّجنِ وَجاءَ بِكُم مِنَ البَدوِ مِن بَعدِ أَن نَزَغَ الشَّيطانُ بَيني وَبَينَ إِخوتي إِنَّ رَبِّي لَطيفُ لِما يَشاءُ إِنَّهُ هُ وَ العَليمُ الحكيمُ ﴾ وَبَينَ إِخوتي إِنَّ رَبِّي لَطيفُ لِما يَشاءُ إِنَّهُ هُ وَ العَليمُ الحكيمُ ﴾ [يوسف:100]

ومن معاني اللطف التقدير في خفاء، كما حدث في قصة يوسف بداية من حسد إخوانه إلى أن صار عزيزَ مصر.

3. ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيهِ عَلَى العَرشِ وَخَرّوا لَهُ سُجَّدًا وَقالَ يا أَبَتِ هذا تَأويلُ رُؤيايَ مِن قَبلُ قَد جَعَلَها رَبِّي حَقًّا وَقَد أَحسَنَ بِي إِذ أَخرَجَني

مِنَ السِّجنِ وَجاءَ بِكُم مِنَ البَدوِ مِن بَعدِ أَن نَزَغَ الشَّيطانُ بَينى وَبَينَ إِخْوَتَى إِنَّ رَبِّي لَطيفُ لِما يَشاءُ إِنَّهُ هُوَ العَليمُ الحَكيمُ ﴿ وَبَينَ إِخْوَتَى إِنَّ رَبِّي لَطيفُ لِما يَشاءُ إِنَّهُ هُوَ العَليمُ الحَكيمُ ﴿ وَبِينَ إِخْوَتَى إِنَّ رَبِّي لَطيفُ لِما يَشاءُ إِنَّهُ هُوَ العَليمُ الحَكيمُ ﴿ وَبِينَ إِخْوَتَى إِنَّ رَبِّي لَطيفُ لِما يَشاءُ إِنَّهُ هُو العَليمُ الحَكيمُ ﴿ وَبِينَ إِنْ مَن البَدوِ مِن بَعدِ أَن نَزَغُ الشَّيطانُ بَينى

﴿قَالَ هَلَ عَلِمتُم مَا فَعَلَتُم بِيوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُم جَاهِلُونَ﴾ [يوسف:89]

قال السعدي في تفسيره: (﴿إِذْ أَنْتُمْ جَاهِلُونَ ﴾ وهذا نوع اعتذارلهم بجهلهم، أو توبيخ لهم إذ فعلوا فعل الجاهلين، مع أنه لا ينبغي ولا يليق منهم).

4. ﴿فَاستَجابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنهُ كَيدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّميعُ العَليمُ ﴾ [يوسف:34]

فهذه نعمة أن من الله تعالى بها على يوسف أن صرف عنه كيد النساء وإن أدخله السجن.

5. ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ اعْتُونَى بِهِ فَلَمّا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِع إِلَى رَبِّكَ فَاسَأَلُهُ مَا بِالُ النِّسُوَةِ اللَّلَّةِي قَطَّعِنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ غَاساً لَهُ مَا بِالُ النِّسُوَةِ اللَّلَّةِي قَطَّعِنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلَيْمُ ﴾ [يوسف: 50]

﴿قَالَ لَا يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرزَقانِهِ إِلَّا نَبَّأْتُكُما بِتَأْوِيلِهِ قَبِلَ أَن يَأْتِيَكُما ذلِكُما مِمّا عَلَّمَني رَبّي إِنّي تَرَكتُ مِلَّةَ قَومٍ لا يُؤمِنونَ بِاللَّهِ وَهُم بِالآخِرَةِ هُم كَافِرونَ ٥ وَاتَّبَعتُ مِلَّةَ آبِائي إِبراهيمَ وَإِسحاقَ وَيَعقوبَ ما كانَ لَنا أَن نُشركَ بِاللَّهِ مِن شَيءٍ ذلِكَ مِن فَضل اللَّهِ عَلَينا وَعَلَى النَّاسِ وَلكِنَّ أَكثَرَ النَّاسِ لا يَشكُرونَ القَهَّارُ ٥ ما تَعبُدونَ مِن دونِهِ إِلَّا أُسماءً سَمَّيتُموها أُنتُم وَآباؤُكُم ما أُنزَلَ اللَّهُ بِها مِن سُلطانِ إِنِ الحُكمُ إِلَّا لِلَّهِ أُمَرَ أُلَّا تَعبُدوا إِلَّا إِيَّاهُ ذلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعلَمونَ ٥ يا صاحِبَي السِّجن أُمَّا أُحَدُكُما فَيَسقى رَبَّهُ خَمرًا وَأُمَّا الآخَـرُ فَيُصلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيرُ مِن رَأْسِهِ قُضِيَ الأَمرُ الَّذي فيهِ تَستَفتِيانِ ﴿ [بوسف:37-41

فانظريرحمك الله كيف حمل يوسف هم دعوته في السجن وكم جاهد من أجل تبليغها وقارن بين كلماته التي قالها من أجل دينه وكلماته التي قالها من أجل خروجه.

- 6. ﴿ وَمَا أُرسَلنا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَومِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُم فَيُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَهُوَ العَزيزُ الحَكيمُ ﴾ [إبراهيم: 4].
- 7. ﴿قَالَت رُسُلُهُم أَفِي اللّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّماواتِ وَالأَرضِ يَدعوكُم لِيَغفِرَ لَكُم مِن ذُنوبِكُم وَيُؤَخِّرَكُم إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُوا إِن لِيَغفِرَ لَكُم مِن ذُنوبِكُم وَيُؤَخِّرَكُم إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُوا إِن أَنتُم إِلّا بَشَرُ مِثلُنا تُريدونَ أَن تَصُدّونا عَمّا كَانَ يَعبُدُ آباؤُنا فَنتُم إِلّا بَشَرُ مِثلُنا تُريدونَ أَن تَصُدّونا عَمّا كَانَ يَعبُدُ آباؤُنا فَأَتُونا بِسُلطانٍ مُبينٍ ﴾ [إبراهيم:10].
- 8. ﴿ وَمَا لَنَا أَلَّا نَتَوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ وَقَد هَدَانَا سُبُلَنَا وَلَنَصِبِرَنَّ عَلَى مَا آذَيتُمونَا وَعَلَى اللَّهِ فَليَتَوكَّل المُتَوكِّلُونَ ﴾ [إبراهيم:12].

#### الجزء الرابع عشر

1. ﴿وَيَجعَلُونَ لِللّهِ مَا يَكرَهُونَ وَتَصِفُ أَلسِنَتُهُمُ الكَذِبَ أَنَّ لَهُمُ النّارَ وَأَنّهُم مُفرَطُونَ﴾ [النحل:62]
الحُسنى لا جَرَمَ أَنَّ لَهُمُ النّارَ وَأَنّهُم مُفرَطُونَ﴾ [النحل:62]
قال الطبري: (وتأويل الكلام: ويجعلون لله ما يكرهونه لأنفسهم، ويزعمون أن لهم الحسنى، الذي يكرهونه لأنفسهم: البنات يجعلونهن لله تعالى، وزعموا أن الملائكة بنات الله. وأما الحُسنى التي جعلوها لأنفسهم: فالذكور من الأولاد، وذلك أنهم كانوا يئدون الإناث من أولادهم، ويقولون: لنا الذكورولله البنات، وهو نحو قوله: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ﴾ وهو نحو قوله: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ﴾

2. ﴿قَد مَكَرَ الَّذِينَ مِن قَبلِهِم فَأَتَى اللَّهُ بُنيانَهُم مِن القَواعِدِ فَخَرَّ عَلَيهِمُ السَّقفُ مِن فَوقِهِم وَأَتاهُمُ العَذابُ مِن حَيثُ لا يَشعُرونَ ﴾ عَليهِمُ السَّقفُ مِن فَوقِهِم وَأَتاهُمُ العَذابُ مِن حَيثُ لا يَشعُرونَ ﴾ [النحل:26]

قال السعدي: ( ﴿قَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ برسلهم واحتالوا بأنواع الحيل على رد ما جاءوهم به وبنوا من مكرهم قصورا هائلة ، ﴿فَأَتَى اللَّهُ بُنْيَانَهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ ﴾ أي: جاءها الأمرمن هائلة ، ﴿فَأَتَى اللَّهُ بُنْيَانَهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ ﴾ أي: جاءها الأمرمن أساسها وقاعدتها ، ﴿فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِنْ فَوْقِهِمْ ﴾ فصارما بنوه عذابا عذبوا به ، ﴿وَأَتَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ وذلك أنهم ظنوا أن هذا البنيان سينفعهم ويقيهم العذاب فصارعذابهم فيما بنوه وأصَّلوه . وهذا من أحسن الأمثال في إبطال الله مكرأعدائه ).

3. ﴿فَسَجَدَ المَلابِكَةُ كُلُّهُم أَجْمَعُونَ ۞ إِلَّا إِبليسَ أَبِي أَن يَكُونَ مَعَ السّاجِدينَ﴾ [الحِجر:30-31]

لا يعني الاستثناء أن إبليس من الملائكة، بل ما بعد ﴿إِلَّا ﴾ في الآية منقطع عما قبلها، فيصبح المعنى: سجد الملائكة ولم يسجد إبليس.

## 4. ﴿بِالبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيكَ الذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيهِم وَلَعَلَّهُم يَتَفَكَّرُونَ﴾ [النحل:44]

قال القرطبي: (﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ فِي هذا الكتابِ منَ الأَحكامِ وَالوَعدِ وَالوَعدِ بِقُولِكَ وَفِعلِكَ، فَالرَّسولُ عَلَى مُنَ الأَحكامِ وَالوَعدِ وَالوَعدِ بِقُولِكَ وَفِعلِكَ، فَالرَّسولُ عَلَى مُبَيِّنُ عَنِ اللَّهِ عَزَّ وَجلَّ مُرادهُ ممَّا أَجمَلَهُ فِي كِتَابِهِ مِنْ أحكامِ الصَّلاةِ وَالزَّكاةِ، وَغَيرِذلك مِمَّا لَم يفَصِّلهُ).

5. ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فُوقِهِم وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النحل:50].

6. ﴿الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ المَلابِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيكُمُ ادخُلُوا
 الجَنَّةَ بِما كُنتُم تَعمَلُونَ ﴾ [النحل:32]

قال السعدي: (﴿طَيِّبِينَ﴾ أي: طاهرين مطهرين من كل نقص ودنس يتطرق إليهم ويخل في إيمانهم، فطابت قلوبهم بمعرفة الله ومحبته وألسنتهم بذكره والثناء عليه، وجوارحهم بطاعته والإقبال عليه).

# 7. ﴿لِيَحمِلُوا أُوزارَهُم كَامِلَةً يَومَ القِيامَةِ وَمِن أُوزارِ الَّذينَ يُضِلُونَهُم بِغَيرِ عِلْمٍ أَلا ساءَ ما يَزِرُونَ﴾ [النحل:25].

# 8. ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصدُ السَّبيلِ وَمِنها جابِرٌ وَلَو شاءَ لَهَداكُم أَجْمَعينَ ﴾ [النحل: 9]

جاء في تفسيرابن كثير: (ولَمَّا ذَكرفي هَذهِ السُّورَةِ الحَيَوَاناتِ مِنَ الْأَنعَامِ وَغَيرِهَا، التي يَركَبُونَهَا وَيَبلُغُونَ عَلَيهَا حَاجَةً فِي صُدورِهِم، وَتَحمِلُ أَثقَالَهُم إِلَى الْبِلَادِ وَالأَماكنِ البعيدةِ وَالأَسفارِ الشاقةِ -شَرَعَ فِي ذِكرِ الطُّرقِ النَّي يَسلُكُهَا النَّاسُ وَالأَسفارِ الشاقةِ -شَرَعَ فِي ذِكرِ الطُّرقِ النَّي يَسلُكُهَا النَّاسُ إِلَيهِ، فَبيَّنَ أَنَّ الحَقَّ مِنهَا مَا هِيَ مُوصًلَةٌ إلَيهِ، فَقَالَ: ﴿وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ كَمَا قَالَ: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ﴾ [الأَنعَام: 153]، وقَالَ: ﴿وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ قَالَ: ﴿وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ قَالَ: طَرِيقُ الْحَقِّ عَلَى فَيَالِهِ فَصْدُ السَّبِيلِ﴾ قَالَ: طَرِيقُ الْحَقِّ عَلَى اللّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ قَالَ: الإسلَامُ. وقَالَ السُّدِي قَالَ السَّبِيلِ قَالَ: الإسلَامُ.

وَقَالَ الْعَوفِيُّ عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ فِي قَولِهِ: ﴿وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ يَقُولُ: وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ يَقُولُ: وَعَلَى اللَّهِ البَيَانُ، أَي: تَبَيُّنُ الهُدَى وَالضَّلَالِ).

# 9. ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاواتِ وَالأَرضَ وَمَا بَينَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةٌ فَاصِفَحِ الصَّفحِ الجَميلِ ﴾ [الحجر:85].

#### 10. ﴿قَالَ هُؤُلاءِ بَنَاتِي إِن كُنتُم فَاعِلَينَ ﴾ [الحجر:71]

جاء في تفسيرابن عاشور - بتصرف - : (ومَعنى ﴿هُنَ أَطْهَرُ﴾ أَنَّهُنَّ حَلالٌ لَكم يَحُلْنَ بَينَكم وبَينَ الفاحشة. وقد رُويَ أَنَّه لَم يَكُن لهُ إلّا ابنتان، فالظّاهرُ أَنَّ إطلاقَ البناتِ هنا مِن قَبيلِ ليَكُن لهُ إلّا ابنتان، فالظّاهرُ أَنَّ إطلاقَ البناتِ هنا مِن قَبيلِ التَّشبيه البليغ، أي هَوُلاءِ نِساؤُهنَّ كَبَناتِي. وأرادَ نِساءً مِن قَوْمِهِ بِعددِ القَومِ الَّذينَ جاءُوا يُهْرَعُونَ إليهِ. وهَذا مَعنى ما فَشَرَبهِ مُجاهِدٌ، وابنُ جُبيرٍ، وقتادةُ، وهو المناسِبُ لِجَعلهِنَّ فَسَرَبهِ مُجاهِدٌ، وابنُ جُبيرٍ، وقتادةُ، وهو المناسِبُ لِجَعلهِنَّ لِقَومِهِ إذ قالَ ﴿هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾، فَإنَّ قَومَهُ النَّذِينَ حَضَرُوا عِندَهُ كَثيرُونَ، فَيكونُ المَعنى: هَوُلاءِ النِّساءُ فَتَزَوَّجُوهُنَ. وهَذا أَحْسَنُ المَحامِل).

#### الجزء الخامس عشر

- 1. ﴿ وَلَـولا أَن ثَبَّتناكَ لَقَـد كِـدتَ تَـركَنُ إِلَيهِـم شَـيعًا قَلـيلا ﴾ [الإسراء:74].
- 2. ﴿ لا تَجَعَل مَعَ اللّهِ إِلهًا آخَرَ فَتَقعُدَ مَذمومًا تَخدولًا ﴾ [الإسراء: 22]
- ﴿ وَلا تَجَعَل مَعَ اللَّهِ إِلهًا آخَرَ فَتُلقى فى جَهَنَّمَ مَلومًا مَدحورًا ﴿ وَلا تَجَعَل مَع اللَّهِ إِلهًا آخَرَ فَتُلقى فى جَهَنَّمَ مَلومًا مَدحورًا ﴿ [الإسراء:39]

وهذه أيضا رسالة للأمة من بعده عليه السلام. جاء في تفسير الطبري: (عن قتادة، قوله ﴿لا تَجْعَلْ مَعَ اللّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَقَعُدَ مَذْمُومًا مَخْذُولا ﴾ يقول: مذموما في نعمة الله، وهذا الكلام وإن كان خرج على وجه الخطاب لنبيّ لله صلى الله عليه وسلم، فهو معنيّ به جميع من لزمه التكليف من عباد الله جلّ وعزّ).

3. ﴿ وَمَن يَهِدِ اللَّهُ فَهُوَ المُهتَدِ وَمَن يُضلِل فَلَن تَجِدَ لَهُم أُولِياءَ مِن دونِهِ وَنَحشُرُهُم يَومَ القِيامَةِ عَلَى وُجوهِهم عُميًا وَبُكمًا وَصُمًّا مَأُواهُم جَهَنَّمُ كُلُّما خَبَت زدناهُم سَعيرًا ﴾ [الإسراء:97] جاء في تفسيرابن عاشور: (عن ابن عباس: أن الكفرة وقود للنارقال تعالى وقودها الناس والحجارة فإذا أحرقتهم النار زال اللهب الذي كان متصاعدا من أجسامهم ، فلا يلبثون أن يعادوا كما كانوا فيعود الالتهاب لهم . فالخبو وازدياد الاشتعال بالنسبة إلى أجسادهم لا في أصل نارجهنم، ولهذه النكتة سلط فعل زدناهم على ضميرالمشركين للدلالة على أن ازدياد السعيركان فيهم ، فكأنه قيل : كلما خبت فيهم زدناهم سعيرا ، ولم يقل : زدناها سعيرا) .

4. ﴿ وَقُل لِعِبادى يَقُولُوا الَّتَى هِيَ أَحسَنُ إِنَّ الشَّيطانَ يَنزَغُ بَينَهُم إِنَّ الشَّيطانَ يَنزَغُ بَينَهُم إِنَّ الشَّيطانَ كانَ لِلإِنسانِ عَدُوًّا مُبينًا ﴾ [الإسراء:53].

- 5. (انظُر كيفَ ضَرَبوا لَكَ الأَمثالَ فَضَلّوا فَلا يَستَطيعونَ سَبيلًا) [الإسراء: 48]، ومثيلتها في سورة الفرقان الآية التاسعة. ((انظُر) يا محمد (كيفَ ضَرَبوا لَكَ الأَمثالَ) الأشباه، قالوا: شاعروساحروكاهن ومجنون (فَضَلّوا) فحاروا وحادوا (فَلا يَستَطيعونَ سَبيلًا) أي: وصولا إلى طريق الحق) (تفسير البغوي).
- 6. ﴿ فَلَمَّا جَاوَزا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنا غَدَاءَنَا لَقَد لَقَينَا مِن سَفَرِنا هذا نَصَبًا ﴾ [الكهف:62].
- 7. ﴿ وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًّا لَقَد جِئتُمُونا كَمَا خَلَقناكُم أُوَّلَ مَرَّةٍ بَالِ وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًّا لَقَد جِئتُمُونا كَمَا خَلَقناكُم أُوَّلَ مَرَّةٍ بَل زَعَمتُم أَلَّن نَجَعَلَ لَكُم مَوعِدًا ﴾ [الكهف:48].
- 8. ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرضِ زِينَةً لَهَا لِنَبلُوَهُم أَيُّهُم أَحسَنُ عَمَلًا﴾ [الكهف:7].

- 9. ﴿ وَلَيِن شِئنا لَنَدْهَبَنَّ بِالَّذِي أُوحَينا إِلَيكَ ثُمَّ لا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَينا وَكِيلًا ﴾ [الإسراء:86].
- 10. ﴿ وَمَن أَرادَ الآخِرَةَ وَسَعِي لَها سَعِيَها وَهُو مُؤمِنُ فَأُولِيكَ كَانَ سَعِيها وَهُو مُؤمِنُ فَأُولِيكَ كَانَ سَعِيهُم مَشكورًا ﴾ [الإسراء: 19]

وَقُولهُ: ﴿وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ ﴾ أَي: أَرَادَ الدَّارَ الآخِرَةَ وَمَا فِيهَا مِنَ النَّعِيمِ وَالسُّرُورِ ﴿وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا ﴾ أي: طَلَبَ ذلك مِن طَريقِهِ وهوَ مُتَابَعَةُ الرَّسُولِ ﴿وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ أَي: وَقَلبُهُ مؤمِنٌ ، طَريقِهِ وهوَ مُتَابَعَةُ الرَّسُولِ ﴿وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ أَي: وَقَلبُهُ مؤمِنٌ ، أَي: مُصَدِّقٌ بالثَّوابِ وَالجزاءِ ﴿فَأُولَبِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشْكُورًا ﴾ )

- 11. ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ العَاجِلَةَ عَجَّلنا لَهُ فيها ما نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلنا لَهُ جَهَنَّمَ يَصلاها مَذمومًا مَدحورًا ﴾ [الإسراء: 18].
- 12. ﴿ وَلَولا أَن ثَبَّتناكَ لَقَد كِدتَ تَركَنُ إِلَيهِم شَيعًا قَليلا ﴾ [الإسراء:74].

# 13. ﴿ وَلَبِثُوا فَى كَهْفِهِم ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازدادوا تِسعًا ﴾ [الكهف:25]

جاء في تفسيرابن عاشور: (فعبرعن هذا العدد بأنه ثلاثمائة سنة وزيادة تسع ، ليعلم أن التقدير بالسنين القمرية المناسبة لتاريخ العرب والإسلام مع الإشارة إلى موافقة ذلك المقدار بالسنين الشمسية التي بها تاريخ القوم الذين منهم أهل الكهف ، وهم أهل بلاد الروم ، قال السهيلي [ص: 301] في الروض الأنف: النصاري يعرفون حديث أهل الكهف ويؤرخون به، وأقول: واليهود الذين لقنوا قريشا السؤال عنهم يؤرخون الأشهر بحساب القمر، ويؤرخون السنين بحساب الدورة الشمسية، فالتفاوت بين أيام السنة القمرية وأيام السنة الشمسية يحصل منه سنة قمرية كاملة في كل ثلاث وثلاثين سنة شمسية، فيكون التفاوت في مائة سنة شمسية بثلاث سنين زائدة قمرية ، كذا نقله ابن عطية عن النقاش المفسر، وبهذا تظهر نكتة التعبير عن التسع السنين بالازدياد).

#### الجزء السادس عشر

- 1. ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّى وَهَنَ العَظمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيبًا وَلَم أَكُن بِدُعابِكَ رَبِّ شَقِيًّا﴾[مريم:4].
- 2. ﴿ وَاضمُم يَدَكَ إِلَى جَناحِكَ تَخرُج بَيضاءَ مِن غَيرِ سوءٍ آيَةً أُخرى ﴾ [طه:22]

(مِن غَيرِ سوءٍ للعني من غيرعيب والسوء هاهنا بمعنى البَرَص. قال ابن عباس: كان ليده نورساطع يضيء بالليل والنهار كضوء الشمس والقمر.

أما عند أهل الكتاب: (ثُمَّ قَالَ لَهُ الرَّبُّ أَيْضًا: «أَدخِل يَدَكَ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ بَرِصَاءُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ بَرِصَاءُ مِثلَ الثَّلِج). (سفر الخروج 6:4).

3. ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ موسى إِلَى قَومِهِ غَضبانَ أُسِفًا قالَ بِئسَما خَلَفتُمونى مِن بَعدى أَعَجِلتُم أَمرَ رَبِّكُم وَأَلقَى الأَلواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخيهِ

يَجُرُّهُ إِلَيهِ قَالَ ابنَ أُمَّ إِنَّ القَومَ استَضعَفونى وَكَادوا يَقتُلونَى فَلا يَجُرُّهُ إِلَيهِ قَالَ ابنَ أُمَّ إِنَّ القَومَ استَضعَفونى وَكَادوا يَقتُلونَى فَلا تُجعَلىنى مَع القوم الظّالِمينَ \* تُشعِمت بِيَ الأَعداءَ وَلا تَجعَلىنى مَع القومِ الظّالِمينَ \* [الأعراف:150]

البعض يدعى أن نبى الله هارون تركهم يعبدون العجل لأجل الوحدة الوطنية ويستشهد ﴿ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَابِيلَ ﴿ بينما من يقرأ الآية الثانية ﴿إِنَّ القَومَ استَضعَفوني وَكادوا يَقتُلونَني \* يفهم أن نبي الله هارون أنكر عليهم في غاية الإنكارحتي كادوا يقتلوه، وأما التفريق الوارد في الأية الأولى ﴿ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَابِيلَ ﴾ فيقصد بها تفرقة بني إسرائيل إذا ترك هارون من عَبد العجل ولحق موسى مع من اتبعه. جاء في تفسير الطبري: (فقال له هارون: إني خشيت أن تقول، فرقت بين جماعتهم، فتركت بعضهم وراءك، وجئت ببعضهم، وذلك بَيِّن في قول هارون للقوم ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَاتَّبِعُونِي وَأُطِيعُوا أَمْرِي ﴿ وَفِي جُوابِ القوم لَهُ وقيلهم ﴿لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى ﴿). 4. ﴿ فَقُلنا يَا آدَمُ إِنَّ هذا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوجِكَ فَلا يُحْرِجَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ۞ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ۞ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ۞ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴾ [طه:117-11]

جاء في تفسير القرطبي: (وإنما خصه بذكر الشقاء ولم يقل فتشقيان: يعلمنا أن نفقة الزوجة على الزوج؛ فمن يومئذ جرت نفقة النساء على الأزواج، فلما كانت نفقة حواء على آدم كذلك نفقات بناتها على بني آدم بحق الزوجية. وأعلمنا في هذه الآية أن النفقة التي تجب للمرأة على زوجها هذه الأربعة: الطعام والشراب والكسوة والمسكن).

- 5. ﴿تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرِنَ مِنهُ وَتَنشَقُّ الأَرضُ وَتَخِرُّ الجِبالُ هَدًّا﴾ [مريم:90]
- 6. ﴿يَا أَبَتِ إِنِّى أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْنِ فَتَكُونَ لِلشَّيطانِ وَلِيًّا ﴾ [مريم:45]

يقول ابن عاشور: (وللإشارة إلى أن أصل حلول العذاب بمن يحلّ به هو الحرمان من الرحمة في تلك الحالة عبرعن الجلالة بوصف الرحمن للإشارة إلى أن حلول العذاب ممن شأنه أن يرحم إنما يكون لفظاعة جرمه إلى حد أن يحرمه من رحمته من شأنه سعة الرحمة).

#### الجزء السابع عشر

1. ﴿ وَمَا أُرسَلنا مِن قَبلِكَ مِن رَسولٍ وَلا نَبِيٍّ إِلّا إِذَا تَمَنّى أَلقَى الشَّيطانُ ثُمَّ يُحكِمُ اللَّهُ الشَّيطانُ ثُمَّ يُحكِمُ اللَّهُ الشَّيطانُ ثُمَّ يُحكِمُ اللَّهُ آياتِهِ وَاللَّهُ عَليمٌ حَكيمٌ ﴾ [الحج: 52]

حيث جاء في تفسيرهذه الآية أن الشيطان يحدث الخطأ إما على لسان المُبَلِّغ أو في عقل من تبلغه الدعوة أو بتضييع آثار الفهم الصواب للنص وفي ذلك كان أمر الله سبحانه وتعالى ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِدْ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرّجِيمِ﴾.

- 2. ﴿ بَلِ قَالُوا أَضِعَاثُ أَحِلامٍ بَلِ افْتَرَاهُ بَلِ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرسِلَ الأَوَّلُونَ ﴾ [الأنبياء: 5].
- 3. ﴿ وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوًا أَهِذَا الَّذِي يَذَكُرُ آلِهَتَكُم وَهُم بِذِكرِ الرَّحمنِ هُم كافِرونَ ﴾ [الأنبياء:36].

- 4. (الا يَأْتِيهِ الباطِلُ مِن بَينِ يَدَيهِ وَالا مِن خَلفِهِ تَنزيلُ مِن حَكيمٍ مَدِهِ الباطِلُ مِن بَينِ يَدَيهِ وَالا مِن خَلفِهِ تَنزيلُ مِن حَكيمٍ مَدِهِ [فصلت:42].
- 5. ﴿ وَلَقَد كَتَبنا فِي الزَّبورِ مِن بَعدِ الذِّكرِ أَنَّ الأَرضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصَّالِحِونَ ﴾ [الأنبياء:105].
- 6. ﴿ وَلَيِن مَسَّتهُم نَفحَةٌ مِن عَذابِ رَبِّكَ لَيَقولُنَّ يا وَيلَنا إِنّا كُنّا ظالِمينَ ﴾ [الأنبياء:46].
- 7. ﴿ فَرَجَعُوا إِلَى أَنفُسِهِم فَقالُوا إِنَّكُم أَنتُمُ الظّالِمُونَ ۞ ثُمَّ نُكِسُوا عَلَى رُءُوسِهِم لَقَد عَلِمتَ ما هؤُلاءِ يَنطِقُونَ ﴾ [الأنبياء:64- عَلَى رُءُوسِهِم لَقَد عَلِمتَ ما هؤُلاءِ يَنطِقُونَ ﴾ [الأنبياء:64- 65].
- 8. ﴿ وَذَا النّونِ إِذ ذَهَبَ مُغاضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقدِرَ عَلَيهِ فَنادى فِي الضَّالُماتِ أَن لا إِلهَ إِلّا أَنتَ سُبحانَكَ إِنّى كُنتُ مِنَ الظّالِمينَ ﴾ الظُّلُماتِ أَن لا إِلهَ إِلّا أَنتَ سُبحانَكَ إِنّى كُنتُ مِنَ الظّالِمينَ ﴾ [الأنبياء:87]

جاء في تفسيرابن كثير: (﴿فَظَنَّ أَن لَن نَقدِرَ عَلَيهِ﴾ أي: نضيق عليه في بطن الحوت. يروى نحو هذا عن ابن عباس، ومجاهد، والضحاك، وغيرهم، واختاره ابن جرير، واستشهد عليه بقوله تعالى: ﴿وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ لَا يُحَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا آتَاهَا أَللَهُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا﴾ [الطلاق:7]).

9. ﴿ يَعْلَمُ مَا بَينَ أَيديهِم وَمَا خَلفَهُم وَلا يَشفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارتَضِ وَهُم مِن خَشيَتِهِ مُشفِقُونَ ﴾ [الأنبياء:28] فأخبر سبحانه هنا عن خشية الملائكة ربهم سبحانه.

10. ﴿لَقَد أَنزَلنا إِلَيكُم كِتابًا فيهِ ذِكرُكُم أَفَلا تَعقِلونَ﴾ [الأنبياء:10]

فيه ذكركم: يعني فيه شرفكم، كما قال تعالى في آية آخرى ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزخرف:44].

11. ﴿قُل إِنَّما أُنذِرُكُم بِالوَحِي وَلا يَسمَعُ الصُّمُّ الدُّعاءَ إِذا ما يُنذَرونَ ﴾ [الأنبياء:45]

﴿إِنَّما﴾ أداة حصر، ف ﴿إِنَّما أُنذِرُكُم بِالوَحِ) تعني إنما نذارتي لكم هي بالوحي، بما يوحيه إلى ربي. (مستفاد من أضواء البيان/الشنقيطي)

والذي يجعل الفلسفة مُرتكَزَهُ في الدعوة قد حاد عن هذا المنهج الذي وجه الله تعالى إليه نبيه صلى الله عليه وسلم، وجعل الفلسفة عوضاً عن الوحي.

12. ﴿ أَلَم تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسجُدُ لَهُ مَن فِي السَّماواتِ وَمَن فِي الأَرضِ وَالشَّمسُ وَالقَمرُ وَالنَّجومُ وَالجِبالُ وَالشَّجرُ وَالدَّوابُ وَكَثيرٌ مِنَ وَالشَّمسُ وَالقَمرُ وَالنَّجومُ وَالجِبالُ وَالشَّجرُ وَالدَّوابُ وَكَثيرٌ مِن اللَّهُ فَما لَهُ مِن مُكرِمِ النَّاسِ وَكَثيرٌ حَقَّ عَلَيهِ العَذابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَما لَهُ مِن مُكرِمِ إِنَّ اللَّهُ يَفعَلُ ما يَشاءُ ﴾ [الحج: 18]

### الجزء الثامن عشر

1. ﴿ فَأَنشَأْنَا لَكُم بِهِ جَنَّاتٍ مِن نَحْيلٍ وَأَعنابٍ لَكُم فيها فَواكِهُ كَثيرَةٌ وَمِنها تَأْكُلُونَ ﴾ [المؤمنون:19]

فالله عزّوجل عندما ذكر الفواكه في الدنيا قال في هنا في سورة المؤمنون ﴿وَمِنها تَأْكُونَ﴾، مما يدل على محذوف من أوجه المنافع والتصرف في الدنيا تقديره: تنظرون إلى حسنه ونضجه، ومنه تأكلون. بينما عندما ذكر الله الأكل من الفواكه في الأخرة قال: ﴿مِّنْهَا تَأْكُلُونَ﴾ بدون حرف الواو في النات سورة الزخرف ﴿وَتِلْكَ الْجُنّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ لكُم تَعْمَلُونَ وَ لَكُم فيها فَاكِهَةً كَثِيرَةٌ مِّنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ الذيون حرف النافع تعْمَلُونَ وَ لَكُم فيها فَاكِهة من عرف المؤون والزخرف (وَتِلْكَ الْجُنّةُ الّتِي أُورِثْتُمُوها بِمَا كُنتُمُ وَيها فَاكِها فَاكِها لَهُ عَنْ مَنْ مَا اللّه الله واللّه الله المنافع والتصرف الدنيوية – كما في آية سورة المؤمنون.

2. ﴿اللَّهُ نُورُ السَّماواتِ وَالأَرضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشكاةٍ فيها مِصباحُ المِصباحُ في زُجاجَةٍ الزُّجاجَةُ كَأَنَّها كَوكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبارَكَةٍ زَيتونَةٍ لا شَرقِيَّةٍ وَلا غَربِيَّةٍ يَكَادُ زَيتُها يُضَيءُ وَلَو لَم تَمسَسهُ نارٌ نورٌ عَلى نورٍ يَهدِى اللَّهُ لِنورِهِ مَن يَشاءُ وَيَضرِبُ اللَّهُ الْأَمثالَ لِلنّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَليمٌ [النور:35] فهناك نوران: نورالفطرة النقية (يَكَادُ زَيتُها يُضَيءُ وَلَو لَم تَمسَسهُ نارٌ)، ونورالقرآن، فنورالفطرة خلقه الله عزوجل في القلوب، ونورالقرآن إذا ما أضيف إلى نورالفطرة صارنورًا على نور.

- 3. ﴿ فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَّا بَشَرُّ مِثلُكُم يُريدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيكُم وَلَو شَاءَ اللَّهُ لَأَنزَلَ مَلايِكَةً مَا سَمِعنا يُولِدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيكُم وَلَو شَاءَ اللَّهُ لَأَنزَلَ مَلايِكَةً مَا سَمِعنا بِهذَا فِي آبايِنَا الأَوَّلِينَ ﴾ [المؤمنون:24].
- 4. ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُم وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَستَخلِفَنَّهُم فَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لَيَستَخلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ كَمَا استَخلَفَ الَّذِينَ مِن قَبلِهِم وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُم دينَهُمُ الَّذِي الرَّضِي لَهُم وَلَيُبَدِّلَتَهُم مِن بَعدِ خَوفِهِم أُمنًا يَعبُدُونَنِي لا الَّذِي ارتَضي لَهُم وَلَيُبَدِّلَتَهُم مِن بَعدِ خَوفِهِم أُمنًا يَعبُدُونَنِي لا

يُشْرِكُونَ بِي شَيعًا وَمَن كَفَرَ بَعدَ ذلِكَ فَأُولِيِكَ هُمُ الفاسِقونَ ﴾ [النور:55].

5. ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبّونَ أَن تَشيعَ الفاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنوا لَهُم عَذابً أَلِيمٌ فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعلَمُ وَأَنتُم لا تَعلَمونَ﴾ [النور:19] قال ابن القيم رحمه الله في (مدارج السالكين): (فالكبائر: كالرياء، والعجب، والكِبر، والفخر، والخيلاء، والقنوط من رحمة الله، والياس من روح الله، والأمن من مكرالله، والفرح والسروربأذى المسلمين، والشماتة بمصيبتهم، ومحبة أن تشيع الفاحشة فيهم، وحسدهم على ما آتاهم الله من فضله، وتمني زوال ذلك عنهم، وتوابع هذه الأمور التي هي أشد تحريمًا من الزنا وشرب الخمر وغيرهما من الكبائر الظاهرة).

- 6. ﴿ الزّانِيَةُ وَالزّانِي فَاجلِدوا كُلَّ واحِدٍ مِنهُما مِائَةَ جَلدَةٍ وَلا تَأْخُذكُم بِهِما رَأْفَةٌ في دينِ اللَّهِ إِن كُنتُم تُؤمِنونَ بِاللَّهِ وَاليَومِ الآخِرِ وَليَشهَد عَذابَهُما طابِفَةٌ مِنَ المُؤمِنينَ ﴾ [النور:2]
- 7. ﴿أَيَكسَبونَ أَنّما نُمِدُّهُم بِهِ مِن مالٍ وَبَنينَ ۞ نُسارِعُ لَهُم فِي الْحَيراتِ بَل لا يَشعُرونَ ﴾ [المؤمنون:55-56] جاء في تفسير البغوي: (﴿أَيَكسَبونَ أَنّما نُمِدُّهُم بِهِ مِن مالٍ وَبَنينَ ﴾ ما نعطيهم ونجعله مددا لهم من المال والبنين في الدنيا . ﴿نُسارِعُ لَهُم فِي الخيراتِ ﴾ أي : نعجل لهم في الخيرات ، ونقدمها ثوابا لأعمالهم لمرضاتنا عنهم ، ﴿بَل لا يَشعُرونَ ﴾ أن ذلك استدراجُ لهم ).
- 8. ﴿ وَالَّذِينَ يُؤتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُم وَجِلَةٌ أَنَّهُم إِلَى رَبِّهِم رَاجِعُونَ ﴾ [المؤمنون:60] (المؤمنون:60] رُويَ أَنَّ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَتْ:

سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ هَذِهِ الْآيَةِ:

﴿ وَالَّذِينَ يُؤتونَ مَا آتَوا وَقُلُوبُهُم وَجِلَةً ﴾ قَالَ: (لَا يَا بِنْتَ الصِّدّيقِ، النَّذِينَ يَشْرَبُونَ الْخَمْرَ وَيَسْرِقُونَ؟ قَالَ: (لَا يَا بِنْتَ الصِّدّيقِ، وَلَكِنَّهُمُ الذِينَ يَصُومُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَتَصَدَّقُونَ وَهُمْ يَخَافُونَ وَلَكِنَّهُمُ الذِينَ يَصُومُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَتَصَدَّقُونَ وَهُمْ يَخَافُونَ أَنْ لَا يُقْبَلَ مِنْهُمْ، ﴿ أُولَبِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا أَنْ لَا يُقْبَلَ مِنْهُمْ، ﴿ أُولَبِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ﴾ [المؤمنون: 61]).

#### الجزء التاسع عشر

### 1. ﴿ فَقُلْنَا اذْهَبَا إِلَى القَومِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا فَدَمَّرِناهُم تَدميرًا ﴾ [الفرقان:36]

لاحظ كيف أن هنالك حذفاً كبيراً في هذه الآية ما بين ذهابهما وإهلاك قومهما.

# 2. ﴿قُل ما يَعبَأُ بِكُم رَبِّ لَولا دُعاؤُكُم فَقَد كَذَّبتُم فَسَوفَ يَكُونُ لِزامًا﴾ [الفرقان:77]

قال ابن كثير: (أي: لا يبالي ولا يكترث بكم إذا لم تعبدوه; فإنه إنما خلق الخلق ليعبدوه ويوحدوه ويسبحوه بكرة وأصيلا).

# 3. ﴿ وَتِلَكَ نِعمَاةٌ تَمُنُّها عَلَى أَن عَبَّدتَ بَنِي إِسرائيلَ ﴾ [الشعراء:22]

قال ابن كثير: (أي: وما أحسنت إلى وربيتني مقابل ما أسأت إلى بني إسرائيل، فجعلتهم عبيدا وخدما، تصرفهم في

أعمالك ومشاق رعيتك، أفي إحسانك إلى رجل واحد منهم بما أسأت إلى مجموعهم؟ أي: ليس ما ذكرته شيئا بالنسبة إلى ما فعلت بهم).

- 4. ﴿إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَن آلِهَتِنَا لَولا أَن صَبَرِنَا عَلَيهَا وَسَوفَ يَعلَمونَ حِينَ يَرُونَ العَذَابَ مَن أَضَلُّ سَبيلًا ﴾ [الفرقان: 42].
- 5. ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرجونَ لِقَاءَنَا لَولَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَايِكَةُ أَو نَـرى رَبَّنَا لَقَـدِ استَكبَروا في أَنفُسِهِم وَعَتَـوا عُتُـوً كبيرًا ﴾ رَبَّنَا لَقَـدِ استَكبَروا في أَنفُسِهِم وَعَتَـوا عُتُـوً كبيرًا ﴾ [الفرقان:21].

#### الجزء العشرون

- 1. ﴿ وَلَقَد أُرسَلنا إِلَى ثَمودَ أَخاهُم صالِحًا أَنِ اعبُدُوا اللَّهَ فَإِذا هُم فَريقانِ يَختَصِمونَ ﴾ [النمل:45].
- 2. ﴿أُمَّن خَلَق السَّماواتِ وَالأَرضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَنبَتنا بِهِ حَدايِقَ ذاتَ بَهجَةٍ ما كانَ لَكُم أَن تُنبِتوا شَجَرَها أَإِلهُ مَعَ اللَّهِ بَل هُم قَومٌ يَعدِلونَ ﴾ [النمل:60]

  (﴿ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ ﴾ فعل هذه الأفعال حتى يعبد معه ويشرك به؟ ﴿ رَبُلُ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾ به غيره ويسوون به سواه مع علمهم أنه وحده خالق العالم العلوي والسفلي ومنزل الرزق) (تفسير السعدي)
- 3. ﴿ بَلِ ادَّارَكَ عِلْمُهُم فِي الآخِرَةِ بَل هُم في شَكٍّ مِنها بَل هُم مِنها عَمونَ ﴾ [النمل:66].

4. ﴿إِنَّ الَّذَى فَرَضَ عَلَيكَ القُرآنَ لَرادُّكَ إِلَى مَعادٍ قُل رَبِّي أَعلَمُ مَن طُو فَي ضَلالٍ مُبينٍ [القصص:85] جاءَ بِالهُدى وَمَن هُوَ في ضَلالٍ مُبينٍ [القصص:85] عن ابن عباس: ﴿لَرادُّكَ إِلَى مَعادٍ ﴾ قال: إلى مكة.

## الجزء الحادي والعشرون

- 1. ﴿ النَّبِيُّ أُولَى بِالمُؤمِنينَ مِن أَنفُسِهِم وَأَزواجُهُ أُمَّها تُهُم وَأُولُو اللَّهِ مِنَ المُؤمِنينَ الأُرحامِ بَعضُهُم أُولَى بِبَعضٍ في كِتابِ اللّهِ مِنَ المُؤمِنينَ وَالمُهاجِرينَ إِلّا أَن تَفعَلُوا إِلَى أُولِياءٍكُم مَعروفًا كانَ ذلِكَ فِي الكِتابِ مَسطورًا ﴾ [الأحزاب:6].
- 2. ﴿ وَإِذَا أَذَقَنَا النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحوا بِهَا وَإِن تُصِبهُم سَيِّئَةٌ بِمَا قَـدَّمَت أَيديهِم إِذَا هُم يَقنَطونَ ﴾ [الروم:36]

فعندما ذكرالله الرحمة استخدم حرف ﴿إِذَا ﴾، وهو حرف يُستخدم غالباً لما كان مقطوعًا به ، مؤكَّدًا حدوثه ، كقوله تعالى ﴿إِذَا السّمَاءُ انشَقَّتْ ﴾ [الإنشقاق:1] ، ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ الْآخِرَةِ ﴾ [الإسراء:7] .

وفي المقابل عندما ذكر السيئة اختار حرف الشرط (إن)، وهو حرف يدخل في الغالب على ما كان غير مؤكد وجوده،

مثل ﴿ وَإِن يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ۗ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ ۗ ﴾ [غافر:28].

فاستخدام حرف (إذا) الشرطية مع الرحمة (وَإِذا أَذَقنَا السّاسَ رَحْمَةً الله لعباده السّاسَ رَحْمَةً الله لعباده كثير، بخلاف استخدام حرف (إن) الشرطية مع ما يسوؤهم (وَإِن تُصِبهُم سَيِّعَةً للتشكيك في وقوعه.

3. ﴿إِذ جَاءُوكُم مِن فَوقِكُم وَمِن أَسفَلَ مِنكُم وَإِذ زَاغَتِ الأَبصارُ وَبَلَغَتِ القُلُوبُ الْحَناجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ الظُّنُونَا هُنَالِكَ ابتُلِي وَبَلَغَتِ القُلُوبُ الْحَناجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ الظُّنُونَا هُنَالِكَ ابتُلِي المُؤمِنونَ وَزُلزِلُوا زِلزَالًا شَديدًا ﴿ [الأحزاب:10-11] ﴿وَلَمّا رَأَى المُؤمِنونَ الأَحزابَ قالوا هذا ما وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُ مِ إِلّا إِيمانًا وَتَسَلِيمًا ﴾ وَصَدقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَما زَادَهُ مِ إِلّا إِيمانًا وَتَسَلِيمًا ﴾ [الأحزاب:22]

فالمؤمنون لما رأوا الأحزاب صبروا وثبتوا فنجاهم الله بإيمانهم وأنطقهم بكلام حفظ عليهم دينهم، (هذا ما وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسولُهُ وَرَسولُهُ \*.

لكن البلاء استمرواشتد ودام الحصارشهرًا وحاول المشركون الإغارة من نقاط ضعف الخندق، ونقض اليهود المشركون الإغارة من نقاط ضعف الخندق، ونقض اليهود العهد (هُنالِكَ ابتُلِع المُؤمِنونَ وَزُلزِلوا زِلزالًا شَديدًا). في هذه اللحظة نجى الله المؤمنين وأرسل الرياح التي اقتلعت خيام المشركين بحكمته ولم يتأخر النصر أكثر من ذلك الحد، وهذه الزلزلة كسرتهم أمام الله وأشعرتهم بافتقارهم إلى رحمته، فلا يصيبهم العجب بأنفسهم ولا يغتروا بها، ولا يسندون الفضل إلى أنفسهم في الصبر والثبات، بل يسندون الفضل كله إلى الله عزّ وجلّ – الذي نجاهم في هذه اللحظة الحرجة.

## الجزء الثاني والعشرون

#### 1. ﴿لِتُنذِرَ قَومًا ما أُنذِرَ آباؤُهُم فَهُم غافِلونَ ﴾ [يس:6]

قال ابن عاشور: "... فتسبب على عدم إنذار آبائهم أنهم متصفون بالغفلة وصفاً ثابتاً، أي فهُم غافلون عما تأتي به الرسل والشرائع فهُم في جهالة وغواية إذ تراكمت الضلالات فيهم عاماً فعاماً وجيلاً فجيلاً."

- 2. ﴿ وَاذَكُرِنَ مَا يُتلَى فَي بُيوتِكُنَّ مِن آياتِ اللَّهِ وَالحِكمَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطيفًا خَبيرًا ﴾ [الأحزاب:34]
- 3. ﴿ وَإِذ تَقُولُ لِلَّذَى أَنعَمَ اللَّهُ عَلَيهِ وَأَنعَمتَ عَلَيهِ أَمسِكَ عَلَيكَ زَوجَكَ وَاتَّقِ اللَّهَ وَتُخفى فى نَفسِكَ مَا اللَّهُ مُبديهِ وَتَخشَى النّاسَ وَاللَّهُ أُحَقُّ أَن تَخشَاهُ فَلَمّا قَضى زَيدُ مِنها وَطَرًا زَوَّجناكَها لِكَى وَاللَّهُ أُحَقُّ أَن تَخشَاهُ فَلَمّا قَضى زَيدُ مِنها وَطَرًا زَوَّجناكَها لِكَى لا يَكونَ عَلَى المُؤمِنينَ حَرَجٌ فى أَزواج أَدعِيابِهِم إِذَا قَضُوا مِنهُنَّ وَطَرًا وَكَانَ أَمرُ اللَّهِ مَفعولًا ﴾ [الأحزاب:37].

4. ﴿ وَمَا أَمُوالُكُم وَلَا أُولَادُكُم بِالَّتِى تُقَرِّبُكُم عِندَنا زُلفى إِلَّا مَن آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولِيِكَ لَهُم جَزاءُ الضِّعفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُم فِي الغُرُفَاتِ آمِنُونَ ﴾ [سبأ:37]

قال ابن عاشور: "... أبطلت الآية أن تكون أموالُهم وأولادهم مقربة عند الله تعالى، وأنه لا يقرّب إلى الله إلا الإيمان والعمل الصالح".

- 5. ﴿ قُل إِنَّما أَعِظُكُم بِواحِدَةٍ أَن تَقوموا لِللَّهِ مَثنى وَفُرادى ثُمَّ قُلَ اللَّهِ مَثنى وَفُرادى ثُمَّ تَتَفَكَّروا ما بِصاحِبِكُم مِن جِنَّةٍ إِن هُوَ إِلَّا نَذيرٌ لَكُم بَينَ يَدَى عَذابٍ شَديدٍ ﴾ [سبأ:46].
- 6. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلّا أَن يُؤذَنَ لَكُم إِلَى طَعامٍ غَيرَ ناظِرِينَ إِناهُ وَلَكِن إِذا دُعيتُم فَادخُلُوا فَإِذا طَعِمتُم طَعامٍ غَيرَ ناظِرِينَ إِناهُ وَلَكِن إِذا دُعيتُم فَادخُلُوا فَإِذا طَعِمتُم فَانتَشِرُوا وَلا مُستَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُم كَانَ يُـوْذِي النَّبِيَّ فَانتَشِرُوا وَلا مُستَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُم كَانَ يُـوْذِي النَّبِيَّ فَانتَشِرُوا وَلا مُستَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُم كَانَ يُـوْذِي النَّبِيَّ فَانتَشِرُوا وَلا مُستَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُم كَانَ يُـوْذِي النَّهُ فَانتَشِرُوا وَلا مُستَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُ مِن الْحَقِ وَإِذَا سَأَلتُموهُنَّ فَيَستَحِي مِن الْحَقِ وَإِذَا سَأَلتُموهُنَّ

مَتَاعًا فَاسَأُلُوهُنَّ مِن وَراءِ حِجَابٍ ذلِكُم أَطهَرُ لِقُلُوبِكُم وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُم أَن تُؤذوا رَسُولَ اللَّهِ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزواجَهُ مِن بَعَدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذلِكُم كَانَ عِندَ اللَّهِ عَظيمًا ﴾ [الأحزاب:53]

فهؤلاء زوجات النبي محمد -صلى الله عليه وسلم- هن أمهات المؤمنين وأطهر النساء قلوباً، وصحابة النبي صلى الله عليه وسلم هم أطهر الرجال قلوباً، ومع ذلك أمرالله تعالى بالحجاب بينهم.

ونذكر في هذا السياق، حديث النبي -صلى الله عليه وسلم-: (إني لا أصافحُ النساء، إنما قولي لمائةِ امرأةٍ كقولي لامرأةٍ واحدةٍ).

7. ﴿وَحيلَ بَينَهُم وَبَينَ ما يَشتَهونَ كَما فُعِلَ بِأَشياعِهِم مِن قَبلُ إِنَّهُم
 كانوا في شَكِّ مُريبِ ﴾ [سبأ:54].

#### الجزء الثالث والعشرون

#### 1. ﴿قَالُوا إِنَّكُم كُنتُم تَأْتُونَنا عَنِ اليَمِينِ ﴾ [الصافات:28]

قال ابن عاشور: "ومن المعاني التي تحتملها الآية أن يريدوا: تأتوننا من الجهة التي يحسنها تمويهكم وإغواؤكم وتُظهرون فيها أنها جهة الرشد".

وقال الإمام الطبرى: (يقول تعالى ذكره: قالت الإنس للجن: إنكم أيها الجن كنتم تأتوننا من قبل الدين والحق فتخدعوننا بأقوى الوجوه).

## 2. ﴿أَفَمَا نَحَنُ بِمَيِّتِينَ ۞ إِلَّا مَوتَتَنَا الأولى وَمَا نَحَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ [الصافات:58-59].

3. ﴿أَذَلِكَ خَيرٌ نُزُلًا أَم شَجَرَةُ الزَّقَومِ ۞ إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴾ [الصافات:62-63]

قال القرطبي: (لما خُوفوا بها قال أبوجهل استهزاءً: (هذا محمد يتوعدكم بنارتحرق الحجارة، ثم يزعم أنها تنبت الشجر، والنارتأكل الشجر...)).

4. ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُم أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطُعِمُ مَن لَو يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ إِن أَنتُم إِلَّا في ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [يس:47].

5. ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لَا نَرَى رِجَالًا كُنَّا نَعُـدُّهُم مِنَ الأَشْرَارِ ﴾ [ص:62].

#### الجزء الرابع والعشرون

1. ﴿أُلَيسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُضْلِلُ اللَّهُ فَما لَهُ مِن هادٍ ﴾ [الزمر:36] هناك قراءتان ﴿عَبدَهُ ﴿ وَ﴿عِبادَهُ ﴾.

قال الطبري: (والصواب من القول في ذلك أنهما قراءتان مشهورتان في قراءة الأمصار. فبأيّتهما قرأ القارئ فمصيب لصحة مَعْنَيَيْهَا واستفاضة القراءة بهما)

- 2. ﴿أَلَيسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِاللَّذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَما لَهُ مِن هَادٍ﴾ [الزمر:36].
- 3. ﴿إِذ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِن بَينِ أَيديهِم وَمِن خَلفِهِم أَلَّا تَعبُدوا إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَو شَاءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلابِكَةً فَإِنّا بِمَا أُرسِلتُم بِهِ كَافِرُونَ ﴾ [فصلت:14].

4. ﴿ اليَومَ تُجزى كُلُّ نَفسٍ بِما كَسَبَت لا ظُلَمَ اليَومَ إِنَّ اللَّهَ سَريعُ الْحِسابِ ﴾ [غافر: 17].

#### الجزء الخامس والعشرون

1. ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَومَ إِذ ظَلَمتُم أَنَّكُم فِي العَذابِ مُشتَرِكُونَ ﴾ [الزخرف:39]

قال البغوي: (﴿وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَومَ﴾ في الآخرة ﴿إِذ ظَلَمتُم﴾ أشركتم في الدنيا ﴿أَنّكُم فِي العَذابِ مُشتَرِكُونَ﴾ يعني لا ينفعكم الاشتراك في العذاب ولا يخفف الاشتراك عنكم شيئا من العذاب؛ لأن لكل واحد من الكفار والشياطين الحظ الأوفر من العذاب.

2. ﴿ وَلَيِن أَذَقناهُ رَحْمَةً مِنّا مِن بَعدِ ضَرّاءَ مَسَّتهُ لَيَقولَنَّ هذا لَى وَما أَظُنُّ السّاعَة قايِمَةً وَلَيِن رُجِعتُ إِلَى رَبِّ إِنَّ لَى عِندَهُ لَلحُسنى فَظُنُّ السّاعَة قايِمةً وَلَيْن رُجِعتُ إِلَى رَبِّ إِنَّ لَى عِندَهُ لَلحُسنى فَلَنُنيِّئَنَّ اللّذينَ كَفَروا بِما عَمِلوا وَلَئذيقَنَّهُم مِن عَذابٍ غَليظٍ ﴾ فَلَنُنيِّئَنَّ الَّذينَ كَفروا بِما عَمِلوا وَلَئذيقَنَّهُم مِن عَذابٍ غَليظٍ ﴾ [فصلت:50]

قال الطبري: (﴿لَيَقُولَنَّ هـذا لي﴾ عند الله, لأن الله راض عني برضاه عملي, وما أنا عليه مقيم).

3. ﴿أَفَرَأَيتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلهَ لهُ هَواهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى مَلِ مَضِرِهِ غِشَاوَةً فَمَن يَهديهِ مِن بَعدِ اللَّهِ سَمعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَن يَهديهِ مِن بَعدِ اللَّهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الجاثية:23]

من أوجُه تفاسير ﴿وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾ أن أضله الله بعد بلوغ العلم إليه، وقيام الحجة عليه. (ابن كثير)

4. ﴿ وَلُولا أَن يَكُونَ النّاسُ أُمَّةً واحِدةً لَجَعَلنا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّحْنِ لِبُيوتِهِم لِبُيُوتِهِم سُقُفًا مِن فِضّةٍ وَمَعارِجَ عَلَيها يَظهَرونَ ۞ وَلِبُيوتِهِم أَبُوابًا وَسُرُرًا عَلَيها يَتَّكِئُونَ ۞ وَزُخرُفًا وَإِن كُلُّ ذلِكَ لَمّا مَتاعُ أَبُوابًا وَسُرُرًا عَلَيها يَتَّكِئُونَ ۞ وَزُخرُفًا وَإِن كُلُّ ذلِكَ لَمّا مَتاعُ الحياةِ الدُّنيا وَالآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلمُتَّقِينَ ﴾ [الزخرف:33-35] قال العديد من المفسرين: معنى الآية أن الله رحم عباده بأن لم يجعل الكفرمقترنا دوما بالغنى. وإلا فلوجعل الله للكافرين بيوتا سقفها ودرجها وسلالمها وأبوابها وسررها من فضة وذهب لأصبح عامة الناس ﴿ أُمَّةً واحِدَةً ﴾ على الكفر! لأن الناس بجهلهم سيجعلون الكفرحينها سببا في رغد

العيش. فهذا الاقتران -لوقدَّره الله - مؤثر جدا في النفوس، لكنه تعالى برحمته جعل في الأتقياء أغنياء وفي الأشقياء فقراء.

في أهل الدين أغنياء متعلمون أذكياء راقون خلوقون. وفي المحجبات متعلمات غنيات جميلات راقيات الذوق. لكن الإعلام –الذي لا يريد إعلام الناس بالحقيقة – لا يسلط الضوء عليهم وعلى إنجازاتهم فله أهداف أخرى!

5. ﴿ثُمَّ جَعَلناكَ عَلى شَرِيعَةٍ مِنَ الأَمرِ فَاتَّبِعها وَلا تَتَّبِع أَهواءَ الَّذينَ
 لا يَعلَمونَ ﴾ [الجاثية:18]

﴿ فَلِذَلِكَ فَادِعُ وَاستَقِم كَما أُمِرتَ وَلا تَتَبِع أَهواءَهُم وَقُل آمَنتُ إِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتابٍ وَأُمِرتُ لِأَعدِلَ بَينَكُمُ اللّهُ رَبُّنا وَرَبُّكُم لِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتابٍ وَأُمِرتُ لِأَعدِلَ بَينَكُمُ اللّهُ رَبُّنا وَرَبُّكُم لَا أُعمالُنا وَلَكُم أَعمالُكُم لا حُجَّة بَينَنا وَبَينَكُمُ اللّهُ يَجمَعُ لَنا أَعمالُنا وَلَكُم أَعمالُكُم لا حُجَّة بَينَنا وَبَينَكُمُ اللّهُ يَجمَعُ بَينَنا وَإِلَيهِ المَصيرُ ﴾ [الشورى:15].

- 6. ﴿فَاسِتَخَفَّ قَومَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُم كَانُوا قَومًا فَاسِقِينَ ﴾ [الزخرف:54].
- 7. ﴿ وَكَذلِكَ أُوحَينا إِلَيكَ روحًا مِن أُمرِنا ما كُنتَ تَدرى مَا الكِتابُ وَلَا الإِيمانُ وَلَكِن جَعَلناهُ نورًا نَهدى بِهِ مَن نَشاءُ مِن عِبادِنا وَلا الإِيمانُ وَلكِن جَعَلناهُ نورًا نَهدى بِهِ مَن نَشاءُ مِن عِبادِنا وَإِنَّكَ لَتَهدى إِلى صِراطٍ مُستَقيمٍ ﴾ [الشورى:52]

قال السعدي: وهو هذا القرآن الكريم، سمّاه روحا، لأن الروح يحيا به الجسد، والقرآن تحيا به القلوب والأرواح، وتحيا به مصالح الدنيا والدين، لما فيه من الخيرالكثير والعِلم الغزير. وهو محض منّة الله على رسوله وعباده المؤمنين، من غيرسبب منهم.

#### الجزء السادس والعشرون

1. ﴿قُل أَرَأَيتُم ما تَدعونَ مِن دونِ اللّهِ أَرونى ماذا خَلَقوا مِنَ الأَرضِ أَم لَهُم شِركٌ فِي السّماواتِ اعتونى بِكِتابٍ مِن قَبلِ هذا أُو أَثارَةٍ مِن عِلمٍ إِن كُنتُم صادِقينَ ﴾ [الأحقاف:4] قال السعدي:

"قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اُعْبُدُوا اللَّهَ مَا وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾، وكل رسول قال لقومه: ﴿اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾، فَعُلِم أن جدال المشركين في شركهم غير مستندين فيه على برهان ولا دليل وإنما اعتمدوا على ظنون كاذبة وآراء كاسدة وعقول فاسدة. يدلك على فسادها استقراء أحوالهم وتتبع علومهم وأعمالهم والنظر في حال من أفنوا أعمارهم بعبادته هل أفادهم شيئا في الدنيا أو في الآخرة؟"

2. ﴿ وَيُومَ يُعرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّارِ أَذَهَبتُم طَيِّباتِكُم فَى حَياتِكُم فَى حَياتِكُمُ الدُّنيا وَاستَمتَعتُم بِها فَاليَومَ تُجُزَونَ عَذَابَ الهونِ بِما كُنتُم تَستَكبِرونَ فِي الأَرضِ بِغَيرِ الحَقِّ وَبِما كُنتُم تَفسُقونَ ﴾ كُنتُم تَستَكبِرونَ فِي الأَرضِ بِغَيرِ الحَقِّ وَبِما كُنتُم تَفسُقونَ ﴾ [الأحقاف:20]

في الحديث الدي رواه الحاكم وقال فيه الدهبي في التلخيص (على شرط البخاري ومسلم) أن سعدا رضي التلخيص (على شرط البخاري ومسلم) أن سعدا رضي الله عنه استأذن على ابن عامر و تحته مرافق من حرير فأمر بها فرُفعت فدخل عليه وعليه مطرف خزفقال له: استأذنت علي و تحتي مرافق من حرير فأمرت فرُفعت فقال له: نعم الرجل أنت يا ابن عامر إن لم تكن ممن قال الله عز وجل: ﴿أَذَهَبِتُم طَيِّباتِكُم في حَياتِكُمُ الدُّنيا﴾. والله لأن أضطجع على جمر الغضا أحب إلى من أن اضطجع عليها.

3. ﴿ وَمِنهُم مَن يَستَمِعُ إِلَيكَ حَتّى إِذَا خَرَجُوا مِن عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ آنِفًا أُولِيكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِم وَاتَّبَعُوا أُهُواءَهُم ﴾ [محمد:16].

4. ﴿إِنَّ الَّذِينَ ارتَدُوا عَلَى أَدبارِهِم مِن بَعدِ ما تَبَيَّنَ لَهُمُ الهُدَى الشَّيطانُ سَوَّلَ لَهُم وَأَملَى لَهُم ۞ ذلِكَ بِأَنَّهُم قالوا لِلَّذِينَ كَرِهوا ما لشَّيطانُ سَوَّلَ لَهُم وَأَملَى لَهُم ۞ ذلِكَ بِأَنَّهُم قالوا لِلَّذِينَ كَرِهوا ما نَـزَّلَ اللَّهُ سَنُطيعُكُم في بَعضِ الأَمرِ وَاللَّهُ يَعلَمُ إِسرارَهُم ﴾ نَـزَّلَ اللَّهُ سَنُطيعُكُم في بَعضِ الأَمرِ وَاللَّهُ يَعلَمُ إِسرارَهُم ﴾ [محمد:25-26]

جاء في التحرير والتنوير لابن عاشور - بتصرف -: (فقوله: ﴿وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ﴾ أي: إن أطعتموهم فيما يجادلونكم فيه، وهو الطّعن في الإسلام، والشكّ في صحّة أحكامه، فإنكم صائرون إلى الشرك أو التحقتم بالمشركين). ونجد نفس المعنى هنا في سورة محمد، حيث جاء في تفسير البغوي -بتصرف -: (﴿ذلِكَ بِأَنَّهُم قالوا لِلّذينَ كَرِهوا ما نَزَّلَ اللّهُ سَنُطيعُكُم في بَعضِ الأُمرِ ﴿ يعني المنافقين أو اليهود قالوا للله سنطيعكم في التعاون على عداوة النبي -صلى الله عليه وسلم - والقعود عن الجهاد)، فوصفهم الله بالردة ﴿إِنَّ الّذينَ ارتدوا عَلى أَدبارهِم﴾.

## 5. ﴿إِن يَسَأَلَكُموها فَيُحفِكُم تَبخَلُوا وَيُخرِج أَضِعَانَكُم ﴾ [محمد:37]

قال الطبري: (﴿إِن يَسَأَلُكُموها﴾: يقول جلّ ثناؤه: إن يسألكم ربكم أموالكم ﴿فَيُحفِكُم﴾ يقول: فيجهدكم بالمسألة، ويلحّ عليكم بطلبها منكم فيلحف، ﴿تَبخَلوا﴾: يقول: تبخلوا بها وتمنعوها إياه، ضنا منكم بها, ولكنه علم ذلك منكم، ومن ضيق أنفسكم فلم يسألكموها).

# 6. ﴿أُم حَسِبَ الَّذينَ في قُلوبِهِم مَرَضٌ أَن لَن يُخرِجَ اللَّهُ أَضغانَهُم ﴿ اللَّهُ أَضغانَهُم ﴿ اللَّهُ اللَّهُ أَضغانَهُم ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

جاء في تفسير السعدي: (يقول تعالى: ﴿أَم حَسِبَ الَّذِينَ فَى قُلُوبِهِم مَرَضٌ﴾ من شبهة أو شهوة، بحيث تخرج القلب عن حال صحته واعتداله، أن الله لا يخرج ما في قلوبهم من الأضغان والعداوة للإسلام وأهله؟ هذا ظن لا يليق بحكمة الله، فإنه لا بد أن يميز الصادق من الكاذب، وذلك بالابتلاء بالمحن، التي من ثبت عليها، ودام إيمانه فيها، فهو المؤمن بالمحن، التي من ثبت عليها، ودام إيمانه فيها، فهو المؤمن

حقيقة، ومن ردته على عقبيه فلم يصبر عليها، وحين أتاه الامتحان، جزع وضعف إيمانه، وخرج ما في قلبه من الضغن، وتبين نفاقه، هذا مقتضى الحكمة الإلهية، مع أنه تعالى قال: ﴿وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ﴾).

### 7. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكرى لِمَن كَانَ لَهُ قَلَبُ أُو أَلْقَى السَّمِعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق:37]

قال ابن تيمية في الفتاوى: (من يؤتى الحكمة وينتفع بالعلم على منزلتين: إما رجل رأى الحق بنفسه، فقبله واتبعه، فذلك صاحب القلب، أو رجل لم يعقله بنفسه بل هو يحتاج إلى من يعلمه ويبينه له ويعظه ويؤدبه، فهذا أصغى فألقى السمع وهو شهيد، أي وهو حاضر القلب) (ابن تيمية/ مجموع الفتاوى/ 311/9).

#### 8. ﴿فُراغَ إِلَى أُهلِهِ فَجاءَ بِعِجلٍ سَمينٍ ﴾ [الذاريات:26]

قال ابن كثير: (وَقوله: ﴿فَراغَ إِلَى أُهلِهِ اَي: انسَلَّ خُفيَةً فِي سُرعَة، ... فَإِنَّه جَاءَ بِطعامِهِ مِن حَيث لَا يَشعرونَ بِسُرعَة،

وَلَم يَمتَنَّ عَلَيهِم أُوَّلًا فقالَ: "نَأْتِيكُم بِطعامٍ؟ "بَل جاءَ بهِ بسرعَةٍ وَخفاء).

9. ﴿ فَإِذَا لَقَيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرِبَ الرِّقَابِ حَتِّى إِذَا أَثْخَنتُم وهُم فَشُدُّوا الوَثَاقَ فَإِمّا مَنَّا بَعدُ وَإِمّا فِداءً حَتَّى تَضَعَ الحَربُ أُوزارَها فَشُدُّوا الوَثَاقَ فَإِمّا مَنَّا بَعدُ وَإِمّا فِداءً حَتَّى تَضَعَ الحَربُ أُوزارَها ذَلِكَ وَلَو يَشَاءُ اللَّهُ لَانتَصَرَ مِنهُم وَلَكِن لِيَبلُو بَعضَكُم بِبَعضٍ ذَلِكَ وَلَو يَشَاءُ اللَّهُ لَانتَصَرَ مِنهُم وَلَكِن لِيَبلُو بَعضَكُم بِبَعضٍ وَالنَّذِينَ قُتِلوا في سَبيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعمالَهُم ﴿ [محمد: 4].

#### الجزء السابع والعشرون

1. ﴿ فَمَا وَجَدِنَا فِيهَا غَيرَ بَيتٍ مِنَ الْمُسلِمِينَ ﴾ [الذاريات:36]

قال ابن عاشور: (وإنَّما قالَ ﴿فَأَخْرَجْنا مَن كَانَ فِيها مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿فَما وجَدْنا فِيها غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ المُسْلِمِينَ ﴾ دُونَ أن يَقُولَ: فَأَخرَجنا لُوطًا وأهلَ بَيتِهِ قَصدًا لِلتَّنويهِ بشَأن الإيمانِ والإسلامِ، أي أنَّ اللَّهَ نَجَّاهم مِنَ العَذابِ لِأجل إيمانِهِم بما جاءَ بِهِ رَسُولُهم لا لِأجلِ أنَّهم أهلُ لُوطٍ، وأنَّ كُونَهم أهلَ بَيتِ لُوطٍ؛ لِأنَّهُمُ انحَصَرَ فِيهم وصفُ المُؤمِنِينَ في تِلكَ القَريَةِ، فَكانَ كالكُلِّيِّ الَّذِي انْحَصَرَفي فَردٍ مُعَيَّنِ. والمُؤمِنُ: هو المُصَدِّقُ بما يَجِبُ التَّصدِيقُ بهِ.

والمُسلِمُ المُنقادُ إلى مُقتَضى - الإيمانِ ولا نَجاةَ إلَّا بمَجمُوع الأمْرَينِ، فَحَصَلَ فِي الكَلامِ - مَعَ التَّفَنُّن في الألفاظِ -الإشارَةُ إلى التَّنوِيهِ بِكِلَيهِما وإلى أنَّ النَّجاةَ باجتِماعِهما.

والآيَةُ تُشِيرُ إلى أنَّ امرَأَةَ لُوطٍ كانَت تُظهِرُ الْانقِيادَ إلى زَوجِها وتُضمِرُ الكُفرَ ومُمالاةً أهل القَريَةِ عَلى فَسادِهِم، قالَ تَعالى ﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا اِمْرَأَةَ نُوحٍ وامْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِن عِبادِنا صَالِحَيْنِ فَخانَتاهُما ﴿ [التحريم: 10] الآية ، فَبَيتُ لُوطٍ كَانَ كُلُّهُ مِنَ المُسلِمِينَ ولَم يَكُن كُلُّهُ مِنَ المُسلِمِينَ ولَم يَكُن كُلُّهُ مِنَ المُسلِمِينَ ولَم يَكُن كُلُّهُ مِنَ المُؤمِنِينَ فَلِذَلِكَ لَمْ يَنجُ مِنهم إلّا الَّذِينَ اتَّصَفُوا بِالإيمانِ والإسلامِ مَعًا).

- 2. ﴿ يَوْمَ يَقُولُ المُنافِقُونَ وَالمُنافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انظُرونا نَقتَبِس مِن نورِكُم قيلَ ارجِعوا وَراءَكُم فَالتَمِسوا نورًا فَضُرِبَ بَينَهُم مِن نورِكُم قيلَ ارجِعوا وَراءَكُم فَالتَمِسوا نورًا فَضُرِبَ بَينَهُم بِن فِرِكُم قيلَ الجِعوا وَراءَكُم فَالتَمِسوا نورًا فَضُرِبَ بَينَهُم مِن نورِكُم قيلَ الجَنهُ فيهِ الرَّحْمَةُ وَظاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ العَذابُ ﴾ بِسورٍ لَهُ بابُ باطِئهُ فيهِ الرَّحْمَةُ وَظاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ العَذابُ ﴾ [الحديد:13].
- 3. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنوا بِرَسولِهِ يُؤتِكُم كِفلَينِ مِن رَحْمَتِهِ وَيَخفِر لَكُم وَاللَّهُ غَفورٌ رَحْمَتِهِ وَيَخفِر لَكُم وَاللَّهُ غَفورٌ رَحْمَتِهِ وَيَخفِر لَكُم وَاللَّهُ غَفورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحديد:28].

- 4. ﴿ يُنادونَهُم أَلَم نَكُن مَعَكُم قالوا بَلَى وَلَكِنَّكُم فَتَنتُم أَنفُسَكُم وَتَرَبَّصتُم وَارتَبتُم وَغَرَّتكُمُ الأَمانِيُّ حَتَى جاءَ أَمرُ اللَّهِ وَغَرَّتَكُمُ الأَمانِيُّ حَتَى جاءَ أَمرُ اللَّهِ وَغَرَّكُم بِاللَّهِ الغَرورُ ﴾ [الحديد:14].
- 5. ﴿وَأَن لَيسَ لِلإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ۞ وَأَنَّ سَعِيهُ سَوفَ يُرى﴾ [النجم:39-40].

#### الجزء الثامن والعشرون

- 1. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قَيلَ لَكُم تَفَسَّحُوا فِي المَجَالِسِ فَافسَحُوا يَوْ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا يَفسَحِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا يَوْفعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا يَفسَحِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَإِذَا قَيلَ انشُرُوا فَانشُرُوا يَرفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِن اللَّهُ مِنْكُم وَاللَّهُ بِمَا تَعمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ مِنكُم وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: 11].
- 2. ﴿يَومَ يَجَمَعُكُم لِيَومِ الْجَمعِ ذَلِكَ يَومُ التَّعْابُنِ وَمَن يُومِن بِاللَّهِ وَيُعمَل صَالِحًا يُكَفِّر عَنهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُدخِلهُ جَنّاتٍ تَجَرى مِن عَنهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُدخِلهُ جَنّاتٍ تَجَرى مِن تَحَتِهَا الأَنهارُ خالِدينَ فيها أَبَدًا ذَلِكَ الفَوزُ العَظيمُ [التغابن: 9] قَالَ البغوي: ﴿ ﴿ذَلِكَ يَومُ التَّعٰابُنِ ﴾ وهو تفاعل من الغُبن وهو قال البغوي: ﴿ ﴿ذَلِكَ يَومُ التَّعٰابُنِ ﴾ وهو تفاعل من الغُبن وهو فَوْت الحظ، والمراد بالمغبون من غُبن عن أهله ومنازله في الجنة، فيظهر يومئذ غُبن كل كافر بتركه الإيمان، وغُبن كل مؤمن بتقصيره في الإحسان).

- 3. ﴿هُوَ الَّذَى بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنهُم يَتلُو عَلَيهِم آياتِهِ وَيُزَكِّيهِم وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكمَةَ وَإِن كانُوا مِن قَبِلُ لَفي ضَلالٍ مُبينٍ﴾ [الجمعة:2].
- 4. ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجوى ثُمَّ يَعودونَ لِما نُهُوا عَنهُ وَيَتَناجَونَ بِالإِثِمِ وَالعُدوانِ وَمَعصِيَتِ الرَّسولِ وَإِذا جاءوكَ حَيّوكَ بِما لَم يُحَيِّكَ بِهِ اللّهُ وَيَقولُونَ فَى أَنفُسِهِم لَولا يُعَذِّبُنَا اللّهُ بِما نَمُ يُحَيِّكَ بِهِ اللّهُ وَيَقولُونَ فَى أَنفُسِهِم لَولا يُعَذِّبُنَا اللّهُ بِما نَقُولُ حَسبُهُم جَهَنّمُ يَصلُونَها فَبِئسَ المَصيرُ ﴾ [المجادلة: 8] قال ابن عاشور: (أي لو كان نبياً لغضب الله علينا فلعذبنا الآن بسبب قولنا له، وهذا خاطر من خواطر أهل الضلالة المتأصلة فيهم، وهي توهمهم أن شأن الله تعالى كشأن البشرفي إسراع الانتقام والاهتزاز مما لا يرضاه ومن المعاندة).

وفي الحديث: (ما أحدُ أصبرَ على أذًى يسمَعُه من اللهِ تعالى. إنَّهم يجعلون له نِدًّا، ويجعلون له ولدًا وهو مع ذلك يرزقُهم ويعطيعهم) (رواه مسلم).

وهم لجحودهم بالبعث والجزاء يحسبون أن عقاب الله تعالى يظهر في الدنيا.

- 5. ﴿إِنَّمَا النَّجوى مِنَ الشَّيطانِ لِيَحزُنَ الَّذينَ آمَنوا وَلَيسَ بِضارِهِم شَـيعًا إِلَّا بِـإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَليَتَـوَكَّلِ المُؤمِنونَ﴾ ألجادلة: 10].
- 6. ﴿عَسَى اللَّهُ أَن يَجِعَلَ بَينَكُم وَبَينَ الَّذينَ عادَيتُم مِنهُم مَوَدَّةً وَاللَّهُ قَديرٌ وَاللَّهُ غَفورٌ رَحيمٌ ﴾ [الممتحنة: 7].
- 7. ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخُوانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن أَهْلِ الْكِتَابِ لَيِن أُخْرِجتُم لَنَحْرُجَنَّ مَعَكُم وَلا نُطيعُ فيكُم أَحَدًا الكِتَابِ لَيِن أُخْرِجتُم لَنَحْرُجَنَّ مَعَكُم وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُم لَكَاذِبُونَ ۚ لَيَنِ أُخْرِجُونَ مَعَهُم وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُم لَكَاذِبُونَ ۚ لَيَنِ الْمُروقُ مُولِينِ أَخْرِجُونَ مَعَهُم وَلَيْنِ قُوتِلُوا لا يَنصُرونَهُم وَلَيْنِ نُصَروهُم لَيُولُّنَ الأَدْبَارَ ثُمَّ لا يُنصَرونَ ﴾ [الحشر:11-1].

8. ﴿ لَو أَنزَلنا هذَا القُرآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيتَ هُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِن خَشيَةِ اللّهِ وَتِلكَ الأَمثالُ نَضرِبُها لِلنّاسِ لَعَلَّهُم يَتَفَكّرونَ ﴾ [الحشر:21].

#### الجزء التاسع والعشرون

#### 1. ﴿أَلَا يَعِلَمُ مَن خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك:14].

#### 2. ﴿ وَأَنَّهُ تَعالَى جَدُّ رَبِّنا مَا اتَّخَذَ صاحِبَةً وَلا وَلَدًا ﴾ [الجن: 3]

قال ابن عاشور: (والجَدّ: بفتح الجيم العظمة والجلال، وهذا تمهيد وتوطئة لقوله: ﴿ما اتخذ صاحبة ولا ولَداً ﴾، لأن اتخاذ الصّاحبة للافتقار إليها لأنسها وعونها والالتذاذ بصحبتها، وكل ذلك من آثار الاحتياج، والله تعالى الغني المطلق، وتعالى جَدّه بغناه المطلق، والولد يرغب فيه للاستعانة والأنس به، مع ما يقتضيه من انفصاله من أجزاء والديه وكل ذلك من الافتقار والانتقاص).

# 3. ﴿أُولَم يَرُوا إِلَى الطَّيرِ فَوقَهُم صافّاتٍ وَيَقبِضنَ مَا يُمسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ الرَّمْنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ بَصِيرٌ ﴾ [الملك:19]

فمن يتأمل في الآية يجد أن تسخير الهواء للطير، وجعل أجسادهن وخلقتهن في حالة مستعدة للطيران، كل ذلك وصف لأفعال الله تعالى (ما يُمسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحنُ).

- 4. ﴿ قُل أَرَأَيتُم إِن أَهلَكَ فِي اللَّهُ وَمَن مَعِي أُو رَحِمَنا فَمَن يُجيرُ اللَّهُ وَمَن مَعِي أُو رَحِمَنا فَمَن يُجيرُ الكافِرينَ مِن عَذابٍ أَليمٍ ﴾ [الملك:28].
- 5. ﴿قَالَ أُوسَطُهُم أَلَم أَقُل لَكُم لَولا تُسَبِّحونَ ﴾ [القلم: 28] قال ابن كثير: (﴿قَالَ أُوسَطُهُم ﴾ قال ابن عباس، ومجاهد، وسعيد بن جبير، وعكرمة، ومحمد بن كعب، والربيع بن أنس، والضحاك، وقتادة: أي: أعدلهم وخيرهم).

#### الجزء الثلاثون

### 1. ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ أُولِيِكَ هُم خَيرُ البَرِيَّةِ ﴾ [البينة:7]

أخرج ابن أبي حاتم عن أبي هريرة قال: (أتعجبون من منزلة الملائكة من الله، والذي نفسي بيده لمنزلة العبد المؤمن عند الله يوم القيامة أعظم من منزلة ملك، واقرءوا إن شئتم ﴿إِنَّ الله يوم القيامة أعظم من أولبِكَ هُم خَيرُ البَريَّةِ﴾).

وأورد الدكتورمحمد الشظيفي في رسالته (مباحث في المفاضلة في العقيدة):

وهو مذهب جمهورأهل السنة والجماعة وكذا جمهور أصحاب الأشعري واستدلوا بأدلة ظاهرة الدلالة على قولهم، كقوله سبحانه: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَيِكَةِ اسْجُدُواْ لاَدَمَ فَولهم، كقوله سبحانه: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَيِكَةِ اسْجُدُواْ لاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ فَسَجَدُواْ إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة:34]، والفاضل لا يسجد للمفضول، وقوله سبحانه: ﴿وَلَقَدِ اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْمٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

[الدخان:32]. وقوله: ﴿إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران:33]. هذه في الأنبياء، وآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران:33]. هذه في الأنبياء، أما في صالح البشر فكقوله سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُوْلَبِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ [البينة:7].

وقد فصل ابن تيمية في الفتاوى في هذه المسألة تفصيلاً طويلاً، ونقل عنه ابن القيم في بدائع الفوائد: (أنه سئل عن صالحي بني آدم والملائكة أيهما أفضل؟ فأجاب بأن صالحي البشر أفضل باعتبار كمال النهاية, والملائكة أفضل باعتبار البداية، فإن الملائكة الآن في الرفيق الأعلى منزهين عما يلابسه بنو آدم, مستغرقون في عبادة الرب, ولا ريب أن هذه الأحوال الآن أكمل من أحوال البشر, وأما يوم القيامة بعد دخول الجنة فيصير حال صالحي البشر أكمل من حال الملائكة).

2. ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَواصَوا بِالصَّبِ وَتَواصَوا بِالمَرَحَمَةِ ﴾ [البلد:17]

قال القرطبي رحمه الله: (﴿ثُمَّ ﴾ لَيسَت فِي هذهِ الآيَةِ لِلتَّرتِيبِ، وَإِنَّمَا هِيَ لِعَطفِ جُملَةِ كَلَامٍ هِيَ مِنهَا مُنقَطِعَةٌ).

3. ﴿ فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ۞ عَلَى الْأَرَابِكِ

يَنظُرُونَ ۞ هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾

[المطففين:34-36]

قال البغوي: (وقال كعب: بين الجنة والناركُوى، فإذا أراد المؤمن أن ينظرإلى عدوله -كان في الدنيا- اطّلع عليه من تلك الكُوى، كما قال: ﴿فَاطّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاءِ الجُحِيمِ﴾ تلك الكُوى، كما قال: ﴿فَاطّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاءِ الجُحِيمِ﴾ [الصافات: 55]، فإذا اطّلعوا من الجنة إلى أعدائهم وهم يعذّبون في النارضحكوا، فذلك قوله -عزوجل-: ﴿فَالْيَوْمَ الّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفّارِ يَضْحَكُونَ﴾).

4. ﴿فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ [عبس:24] ﴿فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴾ [الطارق:5]

﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ [الغاشية: 17-20].

- 5. ﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ ۞ فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- 6. ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ۞ لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ﴾ [التكوير:27-28]

قال ابن عاشور: (إشارة إلى أن الذين لم يتذكروا بالقرآن ما حال بينهم وبين التذكربه إلا أنهم لم يشاءوا أن يستقيموا، بل رضوا لأنفسهم الانحراف، ومن رضي لنفسه الانحراف حُرِمَ الهداية ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ [الصف: 5]).

## 7. ﴿أَرَأَيْتَ الَّذِى يُكَـذِّبُ بِالدِّينِ ۞ فَـذَلِكَ الَّذِى يَـدُعُّ الْيَتِـيمَ﴾ [الماعون:1-2]

قال ابن عاشور: (هذا إيذانٌ بأنّ الإيمان بالبعث والجزاء هو الوازع الحق الذي يغرس في النفس جذور الإقبال على الأعمال الصالحة، حتى يصير ذلك لها خُلقًا إذا شبّت عليه، فزكت وانساقت إلى الخير بدون كلفة ولا احتياج إلى آمر، ولا إلى مخافة ممن يقيم عليه العقوبات، حتى إذا اختلى بنفسه، وآمن الرقباء، جاء بالفحشاء والأعمال النكراء!).

8. ﴿ الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ ۞ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ ﴾ [الهُمَزة: 2- 8]

﴿مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ﴿ [المسد: 2].

#### 9. ﴿مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ﴾ [الناس:6]

قال ابن عاشور: (بين الله تعالى نوع الموسوس، بأنهم من الجنّة والناس؛ لأنَّ ربما غاب عن البال أنَّ مِنَ الوسواسِ ما هو شرُّ من وسواس الشياطين، وهو وسوسة الناس، وهو

أشد خطرًا، وهُمْ بالتعوُّذِ منهم أجدر؛ لأنهم منهم أقرب وهو عليهم أخطر، وأنهم في وسائل الضرِّ أدخل وأقدر).

#### 10. ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى ۞ الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّ ﴾ [الليل: 17-18]

قال الرازي في التفسير الكبير: (نزلت في أبي بكربإجماع المفسرين، والأتقى أفعل التفضيل فإذا ضممت ذلك إلى قوله تعالى ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ تَبيّن لنا أن أبا بكر أفضل هذه الأمة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم).

### إجابات أسئلة الفائقين

- 1. ﴿ وَلَمّا وَقَعَ عَلَيهِمُ الرِّجِزُ قالوا يا موسَى ادعُ لَنا رَبَّكَ بِما عَهِ دَ عِندَكَ لَبِن كَشَفتَ عَنَّا الرِّجِزَ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرسِلَنَّ مَعَكَ بَنى عِندَكَ لَبِن كَشَفتَ عَنَّا الرِّجِزَ لِنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرسِلَنَّ مَعَكَ بَنى إِسراعيلَ فَلَمّا كَشَفنا عَنهُمُ الرِّجِزَ إِلَى أَجَلٍ هُم بِالْغُوهُ إِذَا هُم يَنكُثونَ ﴾ [الأعراف:134-135]
  ينكُثونَ ﴾ [الأعراف:134-135]
  قال البغوي: (يعني: إلى الغرق في اليم).
- 2. ﴿فَاسِتَخَفَّ قَومَهُ فَأَطاعوهُ إِنَّهُم كَانِوا قَومًا فَاسِقِينَ﴾ [الزخرف:54].
- 3. ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوّامِينَ بِالقِسطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَو عَلَى أَنفُسِكُم أُوِ الوَالِدَينِ وَالأَقْرَبِينَ إِن يَكُن غَنِيًّا أُو فَقيرًا فَاللَّهُ أُولَى أَنفُسِكُم أُوِ الوَالِدَينِ وَالأَقْرَبِينَ إِن يَكُن غَنِيًّا أُو فَقيرًا فَاللَّهُ أُولَى بِهِما فَلا تَتَبِعُوا الهَوى أَن تَعدِلُوا وَإِن تَلْ وَوا أُو تُعرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِما تَعمَلُونَ خَبيرًا ﴾ [النساء:135].

- 4. ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولِمِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولِمِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ مَن تَابَ وَكَانَ اللَّهُ غَفورًا رَحيمًا ﴾ [الفرقان:70].
- 5. ﴿فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِماتٍ فَتابَ عَلَيهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ ﴿ وَالْتَوَابُ الرَّحيمُ ﴿ وَالْبَقِرة:37].
- 6. ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا استَجيبوا لِلَّهِ وَلِلرَّسولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحييكُم وَاعلَموا أَنَّ اللَّهَ يَحولُ بَينَ المَرءِ وَقَلبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيهِ يُحييكُم وَاعلَموا أَنَّ اللَّهَ يَحولُ بَينَ المَرءِ وَقَلبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيهِ تُحْشَرونَ ﴾ [الأنفال:24].
- 7. ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الأَحبارِ وَالرُّهبانِ لَيَا كُلُونَ أَمُنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الأَحبارِ وَالرُّهبانِ لَيَا كُلُونَ أَمُنُوا اللَّهِ وَالنَّذِينَ أَمُوالَ النَّاسِ بِالباطِلِ وَيَصُدُونَ عَن سَبيلِ اللَّهِ وَالنَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالفِضَّةَ وَلا يُنفِقُونَها في سَبيلِ اللَّهِ فَبَشِّرهُم يَكُنُونَ الذَّهَبَ وَالفِضَّةَ وَلا يُنفِقُونَها في سَبيلِ اللَّهِ فَبَشِّرهُم بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴿ [التوبة:34].

8. ﴿أُولِيِكَ يُجِزَونَ الغُرفَةَ بِما صَبَروا وَيُلَقَّونَ فيها تَحِيَّةً وَسَلامًا ﴾ [الفرقان:75]

﴿ وَجَزاهُم بِما صَبَروا جَنَّةً وَحَريرًا ﴾ [الإنسان:12] ﴿ اللهِ مَا صَبَروا جَنَّةً وَحَريرًا ﴾ [الإنسان:21]. ﴿ سَلامٌ عَلَيكُم بِما صَبَرتُم فَنِعمَ عُقبَى الدّار ﴾ [الرعد:24].

- 9. ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا امرَأَتَ فِرعَونَ إِذَ قَالَت رَبِّ ابنِ لَى عِندَكَ بَيتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّني مِن فِرعَونَ وَعَمَلِهِ وَنَجِّني مِنَ القَومِ لَى عِندَكَ بَيتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِيني مِن فِرعَونَ وَعَمَلِهِ وَنَجِّني مِنَ القَومِ الظّالِمينَ ۞ وَمَريَمَ ابنَتَ عِمرانَ الَّتِي أَحصَنت فَرجَها فَنَفَخنا فيهِ مِن روحِنا وَصَدَّقَت بِكَلِماتِ رَبِّها وَكُتُبِهِ وَكَانَت مِن القانِتينَ ﴾ [التحريم: 11-12]
- 10. ﴿قُل مَا أَسَأَلُكُم عَلَيهِ مِن أَجرٍ إِلَّا مَن شَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾ [الفرقان:57]

﴿ ذَلِكَ الَّذَى يُبَشِّرُ اللَّهُ عِبادَهُ الَّذِينَ آمَنوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ قُل لاَ أَسُألُكُم عَلَيهِ أَجِرًا إِلَّا المَوَدَّةَ فِي القُربي وَمَن يَقتَرِف حَسَنَةً نَزِد لَهُ فيها حُسنًا إِنَّ اللَّهَ غَفورٌ شَكورٌ ﴾ [الشورى:23]

فتقدير الكلام: لا أسألكم على دعوتي أجراً وإنما من شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلًا بطاعته فليفعل. وذكر بعض المفسرين أيضاً تقديراً آخر معناه: لا أسألكم على دعوتي أجراً. إنما إن اتخذتم سبيل الإسلام والطاعات فهذا أجري لما أناله من الله تعالى ثواباً على ذلك.

وكذلك قوله تعالى في الآية الثانية: {قُل لَّا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَي}.

وهنا قد يفهم البعض أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يطلب من قومه أجراً على دعوته إلا أن يودوه، وليس كذلك، فلو طلب منهم مودة لأجل الدعوة فهو قد طلب إذن نوعا من أنواع الأجر. إنما معنى الآية: لا أسألكم على التبليغ أجراً البتة، وإنما أسألكم المودة لأجل القربي التي بيني وبينكم، فمودتكم في لقرابتي مما تقتضيه مروءتكم. فهذا أيضاً استثناء منقطع، وحتى طلبه منهم أن يودوه كان لصالح دعوته عليه الصلاة والسلام، قال ابن عاشور في (التحرير والتنوير): (وإنما سألهم المودة لأن معاملتهم إياه معاملة المودة معينة على نشر دعوة الإسلام، إذ تلين بتلك

المعاملة شكيمتهم فيتركون مقاومته فيتمكن من تبليغ دعوة الإسلام على وجه أكمل فصارت هذه المودة غرضاً دينياً لا نفع فيه لنفس النبيء صلى الله عليه وسلم).

11. ﴿قُل يا أَهلَ الكِتابِ هَل تَنقِمونَ مِنّا إِلّا أَن آمَنّا بِاللّهِ وَما أُنزِلَ مِن قَبلُ وَأَنَّ أَكثَرَكُم فاسِقونَ﴾ [المائدة:59]
فتنقمون صلاحنا المزامن لفسيقكم فتحسدوننا، وما هذا ذنبنا بل ذنبكم أنتم إذ فسقكم من فعلكم فعودوا باللائمة على أنفسكم وامقتوها بدل أن تنضحوا بالشرعلى من لا ذنب لهم في خذلانها. أتصور اليهود قبل الوصول إلى هذه الجملة ينتفخون ظانين أن المسلمين يستعطفونهم بذكر الإيمان بما أنزل من قبل، فجاء قول الله ﴿وَأَنَّ أَك شَرَكُم فاسِقونَ لله فاسِقونَ لينكسهم ويقمع غرورهم وانتفاخهم.

- 12. ﴿لِيَمِيزَ اللَّهُ الخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَيَجِعَلَ الخَبِيثَ بَعضَهُ عَلَى بَعضٍ فَيَرِكُمُ وَ الخَبِيثَ مَا لَخَاسِرونَ ﴾ فَيَرَكُمُ وُ جَمِعًا فَيَجِعَلَ وُ فَيَجَعَلَ وُ فَيَجَعَلَ وُ فَي جَهَنَّمَ أُولِمِكَ هُمُ الخَاسِرونَ ﴾ [الأنفال:37].
- 13. ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ وَأَجْمَعُوا أَن يَجَعَلُوهُ فَى غَيَابَتِ الجُبِّ وَأُوحَينا إِلَيهِ لَتُنَبِّئَنَّهُم بِأُمرِهِم هذا وَهُم لا يَشعُرُونَ ﴾ [يوسف:15]

جاء في تفسير البغوي: (يعني: أوحينا إلى يوسف عليه السلام لتصدقن رؤياك ولتخبرن إخوتك بصنيعهم هذا وهم لا يشعرون بوحي الله وإعلامه إياه ذلك، قاله مجاهد. وقيل: معناه: وهم لا يشعرون يوم تخبرهم أنك يوسف وذلك حين دخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون.

14. ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنعامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِلَّهِ بِرَعْمِهِم وَهذَا لِشُركايِنَا فَمَا كَانَ لِشُركايِهِم فَلا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِشُركايِهِم فَلا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِشُركايِهِم سَاءَ مَا يَحَكُمُونَ ﴾ [الأنعام:136] كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُركايِهِم سَاءَ مَا يَحَكُمُونَ ﴾ [الأنعام:136]

كان المتوقع أن نقرأ (وجعلوا لشركائهم مما ذرأ الله من الحرث والأنعام نصيباً)، بحيث يكون الإنكارعلى هذا الجعل للشركاء.

لكن الآية عدلت عن هذا إلى ﴿وَجَعَلُوا لِلَّه ﴾، مع أن القارئ قد يرى هذا الجعل لله محموداً بذاته، إذ أنهم جعلوا "شيئا ما" لله على الأقل!

لكن هذا المطلع للآية يعلمنا أنه لا منة ولا فضل في جعل شيء لله، وإنما الخلق والأمركله لله. فمن جعل شيئا منه لله فلا يقال: أحسن في هذه الحزئية، بل هو مذموم بالكلية.

- 15. ﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِن عِبَادِهِ جُزِءًا إِنَّ الإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينٌ ﴾ [الزخرف:15].
- 16. ﴿ خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ اللَّيلَ عَلَى النَّهارِ وَاللَّيلَ عَلَى النَّهارِ وَاللَّيلِ وَسَخَّرَ الشَّمسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَجرى لِأَجَلٍ وَسَخَّرَ الشَّمسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَجرى لِأَجَلٍ مُسَمَّى أَلا هُوَ العَزيزُ الغَفّارُ ﴾ [الزمر: 5]

قال ابن تيمية -في مجموع الفتاوى-: (فقد اتفق أهل التفسير واللغة على أن "الفلك" هو المستدير والمعرفة لمعانى كتاب الله إنما تؤخذ من هذين الطريقين: من أهل التفسير الموثوق بهم من السلف ومن اللغة: التي نزل القرآن بها وهي لغة العرب. وقال تعالى: ﴿ يُكَوّرُ اللَّيلَ عَلَى النَّهارِ وَيُكَوّرُ النَّهارَ عَلَى اللَّيلِ \* قالوا: و"التكوير" التدويريقال: كورت العمامة وكورتها: إذا دورتها ويقال: للمستدير كارة وأصله "كورة" تحركت الواو وانفتح ما قبلها فقلبت ألفا. [ص:588] ويقال أيضا: "كرة" وأصله كورة وإنما حذفت عين الكلمة كما قيل في ثبة وقلة . والليل والنهار. وسائر أحوال الزمان تابعة للحركة; فإن الزمان مقدار الحركة; والحركة قائمة بالجسم المتحرك فإذا كان الزمان التابع للحركة التابعة للجسم موصوفا بالاستدارة كان الجسم أولى بالاستدارة. وقال تعالى: ﴿ ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت ◊ وليس في السماء إلا أجسام ما هو متشابه - فأما التثليث والتربيع والتخميس والتسديس وغيرذلك: ففيها

تفاوت واختلاف بالزوايا والأضلاع - لا خلاف فيه ولا تفاوت; إذ الاستدارة التي هي الجوانب).

- 17. ﴿ وَعَلَى الثَّلَاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَت عَلَيهِمُ الأَرضُ بِمَا رَحُبَت وَضَاقَت عَلَيهِم أَنفُسُهُم وَظَنُّوا أَن لا مَلجَأَ مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيهِ رَحُبَت وَضَاقَت عَلَيهِم أَنفُسُهُم وَظَنُّوا أَن لا مَلجَأَ مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيهِم لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [التوبة:118]. ثُمَّ تَابَ عَلَيهِم لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [التوبة:118].
- 18. ﴿وَكَأَيِّن مِن قَرِيَةٍ عَتَت عَن أَمرِ رَبِّها وَرُسُلِهِ فَحاسَبناها حِسابًا شَديدًا وَعَذَّبناها عَذابًا نُكرًا ۞ فَذاقَت وَبالَ أَمرِها وَكانَ عاقِبَةُ أَمرِها خُسرًا ۞ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم عَذابًا شَديدًا فَاتَّقُوا اللَّهَ يا أُولِي أَمرِها خُسرًا ۞ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم عَذابًا شَديدًا فَاتَّقُوا اللَّهَ يا أُولِي الأَلبابِ الَّذينَ آمَنوا قَد أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيكُم ذِكرًا ﴾ [الطلاق:8-10] قال ابن عاشور في التحرير والتنوير: (لَمّا شُرِعَت لِلمُسلِمِينَ أَحكامُ كَثِيرَة مِنَ الطَّلاقِ ولواحقهِ، وكانَت كُلُها تَكالِيفَ قَد تُخْجِمُ بَعضُ الأَنفُسِ عَن إيفاءِ حَقِّ الإمتثالِ لِها تَكالسُلًا أو تَقصيرًا رَغَّبَ في الإمتثالِ لَها بِقَولِهِ ﴿ومَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقَولِهِ ﴿ومَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقَولِهِ ﴿ومَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقَولِهِ ﴿ومَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقَولِهِ ﴿ومَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقَولِهِ ﴿ومَن يَتَقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقولِهِ ﴿ومَن يَتَقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقولِهِ ﴿ومَن يَتَقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهُ مِن أَمْرِهِ الْمَالِهُ الْمُعْرَاقِ اللّهُ عَنْ إلى الطّلاق: 2]، وقولِهِ ﴿ ومَن يَتَقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ الْعَالِي الْمُعْلِقِ الْهُ عَلَى اللّهِ الْهَا لَهُ عَنْ المُسْلِمِينَا لَعْلَاهُ الْهُ عَنْ الْعَلَقْ الْهُ عَنْ إلَيْ اللّهُ الْهُ عَنْ الْهُ الْمُ الْعِنْ اللّهُ عَنْ الْهُ الْمُ الْعِلْمُ الْهِ الْهُ الْمُ الْمُعْرَاقِ اللّهُ الْهُ الْمُ الْهِ الْهُ الْهُ مِن أَمْرِهِ اللّهُ الْهُ الْهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْهُ اللّهُ الْهُ الْهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

يُسْرًا ﴾ [الطلاق: 4]، وقَولِهِ ﴿ومَن يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ [الطلاق: 5]، وقولِهِ ﴿سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الطلاق: 7].

وحَذَّرَاللَّهُ النَّاسَ في خِلالِ ذَلِكَ مِن مُخالَفَتِها بِقَولِهِ ﴿وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق:1]، وقَولِهِ ﴿ذَلِكم يُوعَظُّ بِهِ مَن كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ واليَوْمِ الآخِرِ ﴾ وقَولِهِ ﴿ذَلِكم يُوعَظُّ بِهِ مَن كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ واليَوْمِ الآخِرِ ﴾ [الطلاق:2] أعقبَها بِتَحذِيرٍ عَظِيمٍ مِنَ الوُقوعِ في مُخالَفَةِ الطلاق:2] أعقبَها بِتَحذِيرٍ عَظِيمٍ مِنَ الوُقوعِ في مُخالَفَةِ أحكامِ اللَّهِ ورُسُلِهِ لِقلَّةِ العنايةِ بِمُراقبتِهِم، لِأَنَّ الصَّغيرَيُثِيرُ الجَلِيلَ، فَذَكَّرَ المُسلِمِينَ (ولَيسُوا مِمَّن يَعتُوا عَلى أمرِربِّهِم الجَلِيلَ، فَذَكَّرَ المُسلِمِينَ (ولَيسُوا مِمَّن يَعتُوا عَلى أمرِربِّهِم بِأمرِاللَّهِ بِمَا حَلَّ بِأقوامِ مِن عِقابٍ عَظِيمٍ عَلى قِلَّةِ اكتِراثِهِم بِأمرِاللَّهِ ورُسُلِهِ لِئَلَا يَسلُكُوا سَبِيلَ التَّهاوُنِ بِإقامَةِ الشَّرِيعَةِ، فَيُلقِي بِهِم ذَلِكَ في مَهواةِ الضَّلالِ)).

19. ﴿ثُمَّ أَفيضوا مِن حَيثُ أَفاضَ النَّاسُ وَاستَغفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفورٌ رَحيمٌ ﴿ [البقرة:199]

على قول من قال أن الإفاضة هنا معناها الإفاضة من عرفات.

- 20. ﴿ وَآمِنوا بِما أَنزَلتُ مُصَدِّقًا لِما مَعَكُم وَلا تَكونوا أُوَّلَ كَافِرٍ بِهِ .20 وَلا تَكونوا أُوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلا تَشتَروا بِآياتي ثَمَنًا قَليلًا وَإِيّاى فَاتَّقونِ ﴾ [البقرة:41].
- 21. ﴿فَبِما نَقضِهِم ميثاقَهُم لَعَنّاهُم وَجَعَلنا قُلُوبَهُم قاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الكَّلِمَ عَن مَواضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِمّا ذُكِّرُوا بِهِ وَلا تَزالُ تَطَّلِعُ عَلى الكَلِمَ عَن مَواضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِمّا ذُكِّرُوا بِهِ وَلا تَزالُ تَطَّلِعُ عَلى الكَلِمَ عَن مَواضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِمّا ذُكِّرُوا بِهِ وَلا تَزالُ تَطَّلِعُ عَلى خليمة عَنهُم وَاصْفَح إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ خايِنَةٍ مِنهُم إِلَّا قَليلًا مِنهُم فَاعِفُ عَنهُم وَاصْفَح إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ المُحسِنينَ ﴾ [المائدة:13].
- 22. ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّ لا أُملِكُ إِلَّا نَفْسَى وَأَخَى فَافْرُق بَينَنَا وَبَينَ القَومِ .22 الفاسِقينَ ﴿ [المائدة:25]

نَفْسَهُ، فَأَخِي عَلَى القَولِ الأَوَّلِ فِي مَوضِعِ نَصبِ عَطفًا عَلَى نَفْسِي، وَعَلَى الثَّانِي فِي مَوضِعِ رَفْعٍ، وَإِن شِئتَ عَطَفْتَ عَلَى نَفْسِي، وَعَلَى الثَّانِي فِي مَوضِعِ رَفْعٍ، وَإِن شِئتَ عَطَفْتَ عَلَى السيمِ إِنَّ وَهِي اليَاءُ، أَي إِنِّي وَأَخِي لَا نَملِكُ إِلَّا أَنفُسَنَا. وَإِن شِئتَ عَطَفْتَ عَلَى المُضمَرِ فِي أَملِكُ كَأَنَّهُ قَالَ: لَا أَملِكُ أَنَا وَأَخِي إِلَّا أَنفُسَنَا).

23. ﴿وَجاءَهُ قُومُهُ يُهرَعُونَ إِلَيهِ وَمِن قَبلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ قَالَ يَا قَوْمِ هُولُاءِ بَنَاتَى هُنَّ أَطْهَرُ لَكُم فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلا تُخْرُونِ فَ فَضَيْفَى أَلَيسَ مِنكُم رَجُلُّ رَشِيدٌ﴾ [هود:78]
فيفى أَلَيسَ مِنكُم رَجُلُّ رَشيدٌ﴾ [هود:78]
قال السعدي: (﴿وَجاءَهُ قَومُهُ يُهرَعُونَ إِلَيهِ﴾ أي: يسرعون ويبادرون، يريدون أضيافه بالفاحشة، التي كانوا يعملونها). وقال بعض السلف: (ومن عقوبة السيئة السيئة بعدها).

24. ﴿ فَلَا تُعجِبِكَ أَمُوالُهُم وَلَا أُولَادُهُم إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنيا وَتَزهَقَ أَنفُسُهُم وَهُم كَافِرُونَ ﴾ [التوبة:55]

- ﴿ وَلا تُعجِبكَ أَمُوالُهُم وَأُولادُهُم إِنَّما يُريدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِها فِي التَّذِيبَ اللهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِها فِي التَّذِيبَ وَتَزهَقَ أَنفُسُهُم وَهُم كَافِرونَ ﴾ [التوبة:85].
- 25. ﴿مَن كَانَ يَرجو لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتٍ وَهُوَ السَّميعُ العَليمُ ﴾ [العنكبوت:5].
- 26. ﴿ وَاللَّذِينَ سَعُوا فِي آياتِنا مُعاجِزِينَ أُولِبِكَ لَهُم عَذَابٌ مِن رِجْ إِلَيْمُ . 26 . ﴿ وَاللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللّل
- 27. ﴿ وَتَرى كَثيرًا مِنهُم يُسارِعونَ فِي الإِثمِ وَالعُدوانِ وَأَكلِهِمُ السُّحتَ لَبِئسَ ما كانوا يَعمَلونَ ﴿ لَوَلا يَنها هُمُ الرَّبّانِيّونَ وَالأَحبارُ عَن قَولِهِمُ الإِثمَ وَأَكلِهِمُ السُّحتَ لَبِئسَ ما كانوا يَصنَعونَ ﴾ عن قولِهِمُ الإِثمَ وَأَكلِهِمُ السُّحتَ لَبِئسَ ما كانوا يَصنَعونَ ﴾ [المائدة: 62-63]

قال ابن عاشور: (واقتصرفي توبيخ الربانيين على ترك نهيهم عن قول الإثم وأكل السحت، ولم يذكر العدوان إيماء

إلى أن العدوان يزجرهم عنه المسلمون ولا يلتجئون في زجرهم إلى غيرهم، لأن الاعتماد في النصرة على غيرالمجني عليه، ضعف).

28. ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُم آمِنوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا نُـوْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَينا وَيَكُونَ عِمَا أُنزِلَ اللَّهُ قَالُوا نُـوْمِنُ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُم قُلُ فَلِمَ تَقتُلُونَ وَيَكُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُم قُلُ فَلِمَ تَقتُلُونَ وَيَكُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُم قُلُ فَلِمَ تَقتُلُونَ أَنْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: 91] أنبِياءَ اللَّهِ مِن قَبلُ إِن كُنتُم مُؤمِنِينَ ﴾ [البقرة: 91]

ولقد كان التعبير بهذه الصيغة مع ذكر الأنبياء بلفظ عام مما يفتح بابا من الإيحاش لقلب النبي العربي الكريم وباباً من الإطماع لأعدائه في نجح تدابيرهم ومحاولاتهم لقتله. فانظر كيف أسعفنا بالاحتراس عن ذلك كله بقوله (من قبل) فقطع بهذه الكلمة أطماعهم وثبت بها قلب حبيبه إذ كانت بمثابة وعده إياه بعصمته من الناس. (النبأ العظيم لعبد الله دراز)

## 29. ﴿تِلكَ آياتُ اللّهِ نَتلوها عَلَيكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيّ حَديثٍ بَعدَ اللّهِ وَآياتِهِ يُؤمِنونَ ﴾ [الجاثية:6].

## وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

للاحظاتكم عن تأثير الكتاب عليكم، أو لاقتراحاتكم لأسئلة تدبرية، تواصلوا معنا على البريد:

motatadabbor@gmail.com



| مُومِقُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُن |                                         | 1  |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------|----|
| طريقة الكنابطريقة الكناب                       |                                         | 8  |
| طرق الانتفاع بالكتاب                           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 9  |
| رَّسِئَلَةًرُّسِئَلَةً                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 13 |
| الجزء الأول                                    |                                         | 13 |
| الجزء الثاني                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 17 |
| الجزء الثالث                                   |                                         | 20 |
| الجزء الرابع                                   |                                         | 23 |
| الجزء الخامس                                   | •••••                                   | 28 |
| الجزء السادس                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 31 |
| الجزء السابع                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 34 |
| الجزء الثامن                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 37 |
| الجزء الناسع                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 40 |
| الجزء العاشر                                   |                                         | 42 |

| لجزء الحادي عشر      | 47 |
|----------------------|----|
| لجزء الثاني عشرل     | 53 |
| لجزء الثالث عشر      | 55 |
| لجزء الرابع عشر      | 57 |
| لجزء الخامس عشر      | 60 |
| لجزء السادس عشر      | 63 |
| لجزء السابع عشر      | 65 |
| لجزء الثامن عشر      | 69 |
| لجزء الناسع عشر      | 71 |
| لجزء العشرون         | 73 |
| لجزء الحادي والعشرون |    |
| لجزء الثاني والعشرون | 76 |
| لجزء الثالث والعشرون | 78 |
| لجزء الرابع والعشرون | 80 |
| لجزء الخامس والعشرون | 81 |
| لجزء السادس والعشرون | 84 |
| لجزء السابع والعشرون | 87 |
| لجزء الثامن والعشرون | 89 |

| الجزء الناسع والعشرون | 92  |
|-----------------------|-----|
| الجزء الثلاثون        | 94  |
| أسئلة الفائقين        | 99  |
| الإجاباتا             | 109 |
| الجزء الأول           | 109 |
| الجزء الثاني          | 117 |
| الجزء الثالث          | 123 |
| الجزء الرابع          | 128 |
| الجزء الخامس          | 136 |
| الجزء السادس          | 140 |
| الجزء السابع          | 147 |
| الجزء الثامن          | 152 |
| الجزء الناسع          | 156 |
| الجزء العاشر          | 159 |
| الجزء الحادي عشر      | 168 |
| الجزء الثاني عشر      | 177 |
| الجزء الثالث عشر      | 181 |
| الدزء الرابي عشر      | 185 |

| الجزء الخامس عشر       | 190 |
|------------------------|-----|
| الجزء السادس عشر       | 195 |
| الجزء السابع عشر       | 199 |
| الجزء الثامن عشر       | 203 |
| الجزء الناسع عشر       | 208 |
| الجزء العشرون          | 210 |
| الجزء الحادي والعشرون  | 212 |
| الجزء الثاني والعشرون  | 215 |
| الجزء الثالث والعشرون  | 218 |
| الجزء الرابع والعشرون  | 220 |
| الجزء الخامس والعشرون  | 222 |
| الجزء السادس والعشرون  | 226 |
| الجزء السابع والعشرون  | 232 |
| الجزء الثامن والعشرون  | 235 |
| الجزء الناسع والعشرون  | 239 |
| الجزء الثلاثون         | 241 |
| إحابانَ أسئلة الفائقين | 247 |